
 

 

 مشروع إحياء نظام تربوي أصيل 
 ومسجلة محفوظة الحقوق جميع

 لقانون ا بموجب ومحمية رسميا

 

 ومسجلة محفوظة الحقوق يع 

 ا بموجب ومحمية رسميا

 

 رسميا ومسجلة محفوظة الحقوق 

  بموجب ومحمية

 

 

 

 

 والفكرية الإيمانية التربية                       

 الإسلامية التربوية النظرية  في

 
 

 

 أصيل  تربوي نظام إحياء مشروع لصالح مقدم بحث

 

 

 إعداد 

 النجار المجيد  عبد  د .أ 

 
 :في  أنجز 

 2009 ديسمبر /1330 الحجة يذ

 

 

 

  للمشروع محفوظة الفكرية الملكية حقوق جميع

 القانون  بموجب ومحمية اـ  رسمي  ومسجلة
 
 
 



دروب للتربية -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  1        

 

 فهرس المواضيع 

 
 خطة البحث  
 مدخل تمهيدي

 المبحث الأول ـ التربية الإيمانية 
 التربية والتربية الإيمانيةأولا ـ 

 ـ التربية   1
 ـ التربية الإيمانية   2

 ثانيا ـ المسار التاريخي للتربية الإيمانية
 ـ التربية الإيمانية في عهد الازدهار  1
 ـ التربية الإيمانية في عهد الانحدار   2

 ثالثا ـ لمضمون في التربية الإيمانية
 ـ حقيقة الوجود  1

 أ ـ عالم الغيب 
 ب ـ عالم الشهادة

 ج ـ الله تعالى والعالم
 ـ االإنسان ومهمته في الحياة  2

 أ ـ مبدأ الإنسان
 ب ـ قيمة الإنسان

 ج ـ الإنسان والبيئة الطبيعية 
 د ـ غاية الحياة الإنسانية 

 ـ الفعل الإنسان   3
 رابعا ـ المنهج في التربية الإيمانية

 ـ موجهات المنهج الإيمان   1



دروب للتربية -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  2        

 

 أ ـ الموجه الغائي
 أحوال المخاطبي ب ـ  

 ج ـ المنهج السائد في التربية الإيمانية 
 ـ عناصر المنهج الإيمان   2

 أ ـ التأطير الإيمان للفكر 
 ب ـ التأطير الإيمان للعمل 

 ج ـ التفعيل الإرادي للإيمان 
 المبحث الثان ـ التربية الفكرية

 ـ الفكر والتربية الفكرية   1
 أ ـ العقل والفكر 

 التربية الفكرية ب ـ  
 ـ التربية الفكرية بي التوجيه القرآن والمآل الواقعي   2  
 ـ العناصر الأساسية للتربية الفكرية   3
 أ ـ حرية الفكر   

 ب ـ شمولية النظر 
 ج ـ الواقعية 

 )  د ـ المقارنة النقدية ) التبين
 هـ ـ الحوارية 

 ـ منهجية التربية الفكرية   4
 أ ـ التربية الفكرية بالعلوم المنهجية 

 ب ـ التربية الفكرية بالمنهج الحواري 
 ج ـ التربية الفكرية بالتعلم الذاتي

 خاتمة 
 ثبت المراجع 

 



دروب للتربية -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  3        

 

 خطة البحث
 ـ توطئة

إنن فعالية الإنسان في الحياة رهينة إلى حد كبير لنوع التربية التي يتلقاها من قِبل من يقومون بتربيته، 
سن تلك التربية تكون  الفعالية، والعكس صحيح؛ ولذلك فإذا وجدت خللا في فاعلية فرد، فبقدر ما تُح

أو عطالة حضارية في عطاء مجتمع، فابحث عن أسباب ذلك في النظام التربوي الذي يتخرج به ذلك 
الفرد، أو الذي يسود في ذلك المجتمع، فإنك ستجد خللا في هذا الجانب أو ذلك من جوانب ذلك 

 النظام.

وإذ نرى الأمة الإسلامية تُاول النهوض من تخلفها منذ ما يزيد على قرني، ولكنها لم توفنق بعد في 
هذا النهوض لتنطلق في إقلاع حضاري كما أقلعت أمم أخرى كانت في زمن ما في مستواها من التخلف 

الشاملة لنظمها التربوية أو في مستوى أدنى منه، فإن ذلك من شأنه أن يدعونا إلى النظر العميق والمراجعة  
التي تخرنج عليها شبابها في المعاهد والجامعات وسائر المؤسسات التربوية، وحينئذ فإننا سنجد شطرا كبيرا 
من الأسباب متمثلا في خلل ينخر تلك النظم فيعوقها عن أن تخرج المجتمع الفاعل الذي يصنع الإقلاع 

 الحضاري. 

من النظام التربوي، غير  وربما يكون هذا الخلل  المعطل للإقلاع الحضاري يصيب جوانب متعددة
أننا نقدنر أنن ركني من أركان هذا النظام يداخلهما من الخلل في الأنظمة التربوية الإسلامية ما يسهم بقدر 
كبير في قصورها عن أن تخرنج الأمنة القادرة على النهضة من كبوتها الحضارية، وهو ما يستلزم فيما نحسب 

 اختلن منهما، وهما التربية الإيمانية العقدية، والتربية الفكرية.   مراجعة جادنة فيهما من أجل إصلاح ما
أما التربية الإيمانية العقدية فالمقصود بها ما يحنشنأ عليه المسلم من تصونر لحقيقة الإيمان الذي يكون 
به مسلما كما هو مطلوب منه، والذي يكون له دافعا يدفعه ليقوم بما هو مطلوب منه من التعمير في 

مهمة الخلافة في الأرض. وأما الأرض بالمعنى الشامل للتعمير إنجازا للمهمة التي من أجلها خحلق، وهي  
التربية الفكرية فالمقصود بها ما يحنشنأ عليه المسلم من صفات في كيفية استعمال العقل ) أي في التفكير ( 
من أجل أن تمكنه تلك الصفات من أن يكون على القدر الأكبر من السداد في البحث عن الحق نظريا 

ضة، ويمكن أن نقول في التربية الفكرية على وجه الاختصار تقديرا للصواب وعمليا في حل المشاكل المعتر 
 أنها هي التنشئة على التفكير الصحيح بأكبر أقدار ممكنة. 



دروب للتربية -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  4        

 

ومن المعلوم أنن انطلاق الإنسان في الأرض ليقيم حياته عليها بإعمارها يكون محكوما على سبيل 
التوجيه إلى حدن كبير بما يؤمن به من تصور لحقيقة الوجود والكون والحياة، فالنمط الذي يكون عليه ذلك 

رى نتيجةح ذلك السعي التصور هو في الغالب الذي يحكم السعي الإنسان في الأرض بالإعمار، بحيث تث
بناء حضاريا بقدر ما يكون عليه ذلك التصور من مطابقة للحقن، وتفقر بقدر ما يكون عليه من مفارقة 
له، وهذه الحقائق هي ما نطلق عليه في ديننا اسم العقيدة أو الإيمان، فيكون إذن ما يحمله المسلم من 

عامل الأكبر من العوامل المحددة لنجاحه أو فشله تصور للحقائق الإيمانية العقدية على وجه التصديق ال
 في البناء الحضاري في وجهيه المادي والمعنوي. 

النظرية والعملية والتي  العقل للبحث عن الحقائق  ومن المعلوم أيضا أنن الطريقة التي يتحرنك بها 
يطلق عليها اسم عملية التفكير يتوقنف عليها إلى حدن كبير إدراك الإنسان للحقائق، ويتوقنف عليها تبعا 

ت الطبيعة، وترقنيا في بناء الذات لذلك إلى حدن كبير استثمار تلك الحقائق في بناء الحياة انتفاعا بمقدنرا
الفردية، وإحكاما للنظم الاجتماعية، وتلك هي مجمل وجوه البناء الحضاري، فشتنان على سبيل المثال 
بي ما تفضي إليه في هذا الشأن طريقة التفكير الخرافية الأسطورية وما تفضي إليه طريقة التفكير الواقعية 

 وتلك من النتائج.   العلمية المنطقية فيما تثمره هذه

 ـ إشكالية البحث 2
بناء على ما تقدم فإنن المهتمن بشأن النهضة الإسلامية يستشعر إشكالا تربويا هاما يعوق  

انطلاق هذه النهضة، وهو الإشكال المتمثل أولا في التصور العقدي الدافع للنهوض، وفي منهجية 
البحث عن الحقيقة ومعالجة المشاكل واتخاذ المواقف، ففي كل من هذين التفكير التي بها يكون  

 العنصرين في مجال التربية إشكال ينبغي معالجته، وخلل يستدعي الإصلاح. 
أما فيما يتعلق بالتربية العقدية فالمشكلة هي كيف يمكن تنشئة المسلم على إيمان يدفع إلى 
التعمير في الدنيا بجميع وجوهه المادية والمعنوية، ليكون ذلك التعمير هو أحد معاقد النجاة في 

الإيمان   الآخرة وفقا لما هو مقرر في الدين من أنن " الدنيا هي مزرعة الآخرة" دون أن يبقى ذلك
مقتصرا على إيمان بغيبيات مقطوعة الصلة بالتعمير الدنيوي كما هو شأن التربية العقدية الشائعة 

 اليوم.
وأما فيما يتعلق بالتربية الفكرية، فالمشكلة هي كيف يمكن أن نخرج الناشئة المسلمة على 
منهجية في التفكير مستجيبة للتوجيه القرآن في هذا الشأن، تنطلق من الواقع المادي والإنسان،  



دروب للتربية -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  5        

 

إذا ما  النظر والنقدية والمقارنة فيه، حتى  الثابتة، وتتصف بالشمولية في  الدين  وتنضبط بأصول 
انطلقت في معالجة الابتلاءات النظرية والعملية كانت أقرب ما يمكن إلى إصابة الحقيقة، وإلى الحلول 

والأحادية في النظر،   الموفقة للمشاكل، بعيدا عن المثالية المجردة المتعالية عن الواقع، وعن الخطية
 وعن الاعتباطية في لأحكام كما هو شأن كثير من تصرفات المسلمي اليوم. 

 ـ الفكرة المحورية للبحث  3
الفكرة المحورية للبحث هي الجواب على الإشكالية المعروضة آنفا في كل من شقيها:   إن 
التربية الإيمانية العقدية التي تخرنج الناشئة المسلمة على الدافع التعميري في الأرض، وتوجه فلسفيا 

صحيج والعمل المسيرة النظرية والعملية للتعمير، والتربية الفكرية التي تكسب تلك الناشئة النظر ال
الدافع الإيمان. وفيما يلي  الفاعل الرشيد في سبيل تُقيق الهدف الحضاري الذي يقتضيه ذلك 

      تفصيل لهذه الفكرة المحورية:

 أ ـ التربية الإيمانية: الواقع والمراجعة 
التربوية على  المؤسسات  الإسلامية من خلال  المجتمعات  السائدة في  العقدية  الإيمانية  التربية  إنن 
مختلف درجاتها وأنواعها نقدنر أنها تتعرنض لخلل بين يجعل هذه التربية لا يثمر فيها التصور الإيمان العقدي 

المعنوي الاجتماعي، وذلك لما هو منته إليه الحاصل بها الدافعية الكافية لإنجاز التعمير في جانبيه المادي و 
في واقعه من تفاوت بينه وبي الحقيقة الإيمانية العقدية كما جاءت بها نصوص القرآن والسنة، وكما تُمنلها 

 الجيل الإسلامي الذي بنى الحضارة الإسلامية في عهودها الزاهرة.
إنن الإيمان بالحقائق العقدية كما في أصول الدين هو الإيمان بما هو معلوم من الدين بالضرورة مما 
يتعلق بحقيقة الوجود الغيبية ألوهية ونبوة وبعثا، ومما يتعلق بحقيقة الإنسان في بعده الفردي والاجتماعي 

التعم  في  وانطلاقا  للعلم  وتناصر وسعي  وتكافل  ووحدة  وحرية  تكريم  القيم، من  هذه  حكم  وما في  ير 
والإخلال بأين حقيقة من هذه الحقائق في نوعيها يكون قادحا في الإيمان قدح إبطال أو قدح إضعاف إلى 

 أدنى الدرجات على الأقلن كما تثبت ذلك كثير من الآيات والأحاديث.

ومن شأن هذا التصور الإيمان العقدي إذا ما أصبح معتقدا راسخا للمسلم أن يدفع به إلى البناء 
التعميري في الطبيعة وفي المجتمع يتضافر على ذلك ما هو غيبي وما هو مشهود، وذلك لما يقر في نفسه 

اته، فكما إذا داخله من أنن التقاعس في كل من هذا وذاك من شأنه أن يقدح في إيمانه الذي هو معقد نج



دروب للتربية -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  6        

 

أيضا  البعث كان ذلك مسقطا لإيمانه تكون  المثال في خصوص حقيقة  بلهَ الإنكار على سبيل  الشكن 
أو حقيقة  التعلنم،  أو حقيقة  الإنسان وحقوقه،  الجحود لحقيقة حرية  بلهَ  الاستهانة  أو  الشكن  مداخلة 

ف، وهو ما من شأنه التكافل، أو حقيقة السعي التعميري مسقطة لإيمانه أو هاوية به إلى دركات من الضع
أن يدفع المؤمن إلى التعمير في الأرض بأسبابه إذ ذلك أصبح أمرا له علاقة بالنجاة والخسران في يوم 

 الحساب.

ولو تأملنا في وضع التربية الإيمانية العقدية في واقع النظام التربوي الإسلامي لوجدنا الأمر مختلفا 
عما كنا نشرح آنفا، إذ تحنشنأ الأجيال في الغالب على أنن الإيمان بالحقائق العقدية الذي هو معقد النجاة 

تلك الأمثلة التي ذكرناها فإنها لا تدخل   يكاد يقتصر على الإيمان بالحقائق الغيبية، أما ما سواها من مثل 
ضمن تلك الدائرة وإنما توضع في دائرة أخرى قد تحسمنى أحيانا بدائرة الشريعة في مقابل دائرة العقيدة، 
وهي دائرة أدنى منها، وفي الغالب الأعمن لا يقع الربط بينها وبي حقيقة الإيمان في اكتماله بها فضلا عن 

فإنن المنشنأ على تربية هذه طريقتها لا يكون له من إيمانه دافع قوين إلى التعمير وأسبابه تقونمه بها، وحينئذ  
 من العلم والوحدة والتكافل وما في حكمها، فلا يكون إذن نهوض حضاري بهذه الطريقة التربوية. 

 

 أ ـ التربية الفكرية: الواقع والمراجعة
ولا يختلف الأمر كثيرا عن ذلك فيما يتعلق بالتربية الفكرية، فقد جاء الإسلام في مجال المنهجية 

بثورة معرفية غير مسبوقة، وناهيك في ذلك على سبيل المثال بأنه وجنه العقول إلى أن تنظر في الفكرية  
سعيها إلى معرفة الحقيقة إلى الواقع الطبيعي  ليكون منطلقا لتصونر الحقائق الغيبية من جهة، ومعرفة الحقائق 

لعالم يقوم على المنطق الصوري الكونية  وكيفيات استثمارها من جهة أخرى وقد كان النظام المعرفي في ا
 أو على التروحن ولا علاقة لكلن منهما بالواقع الطبيعي. 

لقد كونن التعليم القرآن والهدي النبوي عقولا تتصف بخصال في التفكير النظري والعملي قوامها 
على سبيل المثال الحرية في النظر، والواقعية في المنطلق، والحوارية في التدافع، والتبين في الخبريات، والمقارنة 

كنلت الثقافة الإسلامية قرونا، والتي توصنل والنقد في محاكمة الآراء غير ذلك من القواعد المنهجية التي ش
بها المسلمون إلى تلك المدوننة الواسعة النطاق من العلوم الطبيعية والشرعية القانونية، والإنسانية، عليها 
الفكرية لتصبح ثقافة للأمة إلا بنظام  العظيمة، ولم تكن تلك الخصال  انبنت تلك الحضارة الإسلامية 



دروب للتربية -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  7        

 

تربوي تعليمي اشتحقن من التوجيه القرآن والهدي النبوي، وسهر على تقريره وتطبيقه المربون والعلماء طيلة 
 قرون. 

ولو تأمنلنا الواقع التربوي الإسلامي اليوم من حيث هذه الزاوية التربوية الفكرية لوجدنا أنن هذا 
الركن العظيم من أركان التربية لا يحظى إلا بالقدر اليسير من الاهتمام، وقد لا يحظى بأين قدر منه أصلا. 

ها بالتعليم لحشو العقول بالمعارف في إنن المناهج التربوية السائدة في العالم الإسلامي تولي شطر اهتمام
أكبر قدر منها، ولكنها لا تهتمن كثيرا بتربية العقول تربية مصنوعة مقصودة في منهاجها وفي نظامها وفي 
أدواتها على حسن التفكير ليكون العقل صائبا في أحكامه، متعاملا مع مادنة المعرفة بما يوصنل إلى الحقيقة 

قف بما يوصنل إلى حسن التدبير في إدارتها، وذلك بتخريج العقل على مثل تلك فيها، ومتعاملا مع الموا
 الصفات التفكيرية التي ذكرنا بعضا منها آنفا. 

ونتيجة لهذه المسالك التربوية فيما يتعلق بالتربية الفكرية يتخرج الكثير من أبناء الأمة إن لم يكن 
الأكثر على عقول تتشكنل على أحادية النظر وحرفيته وخطنيته، وعلى المثالية التي لا تهتمن كثيرا بالواقع في 

والنقد لتبين الحقن من الباطل والصحيح بعده الطبيعي والتاريخي الإنسان، وعلى ضعف كبير في المقارنة  
دون  الانغلاق  والأقطاب، وعلى  المشائخ  آراء  أو  السابقي  بآراء  التقليدي  التقيند  الخاطئ، وعلى  من 
الآخرين رفضا للحوار الذي تكون فيه المحاجنة لمحاكمة الآراء، ولا تخطئ العي الناقدة هذه الملاحظ أينما 

الإ البلاد  استثناءات غير كثيرة. وأنىن لأمنة التفتت في مؤسسات  تكون  أن  إلا  سلامية شرقيها وغربيها 
يتخرنج أبناؤها على هذا النحو من التفكير أن تكون لها ريادة أو ابتكار أو تمينز ترفعها لتنهض من واقع 

 التخلنف. 
وبناء على ذلك فإن الحاجة لتدعو إلى مراجعة التربية الفكرية في المؤسسات التربوية الإسلامية في 
اتجاه أن يولى الاهتمام بصفة جادنة ومصنوعة ومبرمجة بتشكيل العقل على كيفية من التفكير السديد، وربما 

 يكون ذلك من خلال جملة من العناصر من أهمها ما يلي: 

 ـ محاور البحث  4
في سبيل تُرير هذه الفكرة المحورية في بعديها التربوي الإيمان والتربوي الفكري يقتضي الأمر 

 البحث في المحاور التالية: 

 : يةتمهيدمقدمة  



دروب للتربية -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  8        

 

 ـ  أهمية التصور العقدي والمنهج الفكري في الفعالية التعميرية للإنسان 
ـ الأهمية الخاصة للتصور العقدي والمنهج الفكري في التربية الإسلامية في الأداء التعميري تأصيلا 

 وتاريخا.

 الإيمانية أولا ـ التربية 
 مفهوم التربية والتربية الإيمانيةـ  1
 ـ المسار التاريخي للتربية الإيمانية   2

 أ ـ التربية الإيمانية في نسختها الراشدة
 ب ـ الخلل الطارئ على التربية الإيمانية وآثاره 

 ـ المضمون في التربية الإيمانية   3
 والكونأ ـ التربية على حقيقة الوجود  

 ب ـ التربية على حقيقة الإنسان ودوره في الحياة
 ج ـ التربية الإيمانية في المجال السلوكي 

 ـ المنهج في التربية الإيمانية   4
 أ ـ المنهج العقلي في التربية الإيمانية 

 ب ـ المنهج العلمي في التربية الإيمانية
 ج ـ المنهج النفعي في التربية الإيمانية 

 د ـ التفعيل الإرادي لإيمان 
   ـ خلاصة للتربية الإيمانية   5

 ثانيا ـ التربية الفكرية
 ـ الفكر والتربية الفكرية   1
 ـ المسار التاريخي للتربية الفكرية  2

 أ ـ النسخة الراشدة في التربية الفكرية
 ب ـ الخلل الطارئ على التربية الفكرية 



دروب للتربية -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  9        

 

 ـ العناصر الأساسية للتربية الفكرية   4
 أ ـ الشمولية في النظر    
 ب ـ الواقعية في منطلقات البحث عن الحق  
 ج ـ الكلية والتوحيد    
 د ـ التبي والتمحيص    
 هـ ـ المقارنة والنقد    
 ـ منهجية التربية الفكرية   5
 أ ـ التربية الفكرية بالعلوم المنهجية    
 ب ـ التربية الفكرية بالتعليم الحواري   
 التربية الفكرية بالتعلم الذاتيـ  ج     

 الخلاصة والنتائج       ثالثا ـ 
 

 ـ  المصطلحات والمفاهيم الأساسية للبحث 5

تتردد في هذا البحث جملة من المصطلحات والمفاهيم الأساسية، وهو ما يدعو إلى تُديد 
المتكلم والسامع على صعيد واحد في تداول المعان وفي مناقشتها، وضبط مدلولاتها حتى يكون  

 ومن أهم تلك المصطلحات والمفاهيم ما يلي: 
ـ الإيمان ) العقيدة (: التصديق بما جاء به النبي صلى الله عليه وسلم مبلغا عن الله تعالى مما 
السلوكية، وإذا كان الإيمان يطلق على كل ذلك بصفة عامة، فإنه  يتعلق بالغيب أو بالتكاليف 

 يطلق بصفة خاصة على الكليات منه المعلومة من الدين بالضرورة. 
ـ التربية الإيمانية: هي تنشئة المسلم على التصور الصحيح لمفردات الإيمان، وعلى التصديق 

 مجالاتها.بها على سبيل الجزم، وعلى أن تكون دافعة للعمل السلوكي موجهة للحياة في جميع 
 ـ الفكر: هو منهجية العقل في حركته بحثا عن الحقيقة النظرية والعملية. 



دروب للتربية  -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  10        

 

من  مشتقة  العقل  حركة  في  صحيحة  منهجية  على  المسلم  تنشئة  هي  الفكرية:  التربية  ـ 
التوجيهات القرآنية، من أجل الوصول إلى الحقيقة النظرية، ومن أجل تدبير الحياة العملية على 

 أساس تلك الحقيقة ترقية للذات الإنسانية فردا وجماعة، وتعميرا في الأرض بما ينفع الناس.
ـ التعمير في الأرض: هي البناء الحضاري متمثلا في ترقية الإنسان لذاته الفردية والجماعية،   

 وفي ارتفاق الطبيعية لما فيه خير الإنسان استثمارا  لمقدراتها  ورفقا بها أن يطالها الفساد. 

 ـ الحاجة للبحث 6 
تثمر  بتربية  الناشئة  تعالج  أن  على معنى  التربوي  الإحياء  هو  الاهتمام  يكون مجال  حينما 
إحياء   أنن  إذ  التربية الإيمانية والفكرية؛  البحث في  يصبح داعيا إلى  النهضة الحضارية فإن الأمر 

روع التربية الإيمانية من خلال مراجعتها مفهوما ومنهجا من شأنه أن يكون المؤطر الفلسفي لمش 
الدين  بمعتقدات  إيمان  أساس  على  يرتكز  أن  يقتضي  إسلاميا  الإحياء بأكمله باعتباره مشروعا 

 الإسلامي. 

وكذلك الأمر بالنسبة للتربية الفكرية، إذ النهضة المبتغاة بتوجيه إسلامي لا يمكن أن ينهض 
بها إلا عقل إسلامي مشكنل تشكنلا فكريا وثقافيا مشتقا من التوجيهات المنهجية القرآنية، دون 

ائي أن يكون ذلك مانعا من الاستفادة من الكسب الإنسان في هذا الشأن، فيكون المشروع الإحي
 إذن محتاجا على وجه الابتداء إلى هذا البحث في التربية الإيمانية والفكرية. 

 ـ  علاقة البحث بالمشروع 7
إذا كان مشروع الإحياء التربوي يقوم على مراجعة التربية الإسلامية لتكون تربية تخرج الناشئة 
القادرة على البناء الحضاري، والخروج من وهدة التخلف التي رسفت فيها الأمة طويلا، فإنه فيما 

التربية الإيمانية والفكري المراجعة في مجال  المراجعة هي  تلك  أهمن مجالات  التربية نقدر من  ة؛ لأن 
الإيمانية هي التي تكونن الرؤية الحضارية في قسميها النظري العقدي والسلوكي العملي، وتنشئ في 
نفس المتخرج بهذه التربية العزم القاصد على الانطلاق في الإنجاز بمقتضى الإيمان الشامل بقيم 

يندفع في الإنجاز، فيهتدي   الغيب والشهادة، كما تنشئ المتخرج على التفكير الصحيح الراشد وهو
إلى الحلول بمنهجية ابتكارية رائدة، وإذن فإن مراجعة التربية الإيمانية والفكرية تندرج بوضوح ضمن 

 الرؤية الكلية لمشروع الإحياء التربوي فيما نقدر. 



دروب للتربية  -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  11        

 

ويتنزل هذا البحث ضمن المشروع في قسمه النظري التأصيلي المتعلق برسم الرؤية الفلسفية 
بالتربية  يتعلق  فيما  الإيمانية، وكذلك  بالتربية  منه  يتعلق  فيما  بأكمله وخاصة  للمشروع  الموجهة 
الفكر، وكل  العقل هي  المعتقد وبمنهجية في حركة  دافعة هي  بفكرة  النهضة تُدث  إذ  الفكرية 

الدافعة وعلى م الفكرة  يبنى في وضوح على صياغة  أن  ينبغي  يروم إحداث نهضة  تربوي  شروع 
 منهجية عقلية في كشف الحقائق وإدارة شؤون الحياة بفاعلية. 

 ـ منهجية إنجاز البحث 8

يتمن إنجاز هذا البحث بمنهجية تعتمد على جملة من المعطيات، وتتبع جملة من الخطوات نجملها 
 فيما يلي: 

أما المعطيات، فأولها التجربة الإسلامية التربوية الرائدة في هذا المجال، وثانيها الكسب الإنسان في 
ما  للتربية طيلة  الشخصية في ممارسة عملية  التجربة  الفكرية على وجه الخصوص، وثالثها  التربية  مجال 

 المقارنة والاعتبار.   يقارب نصف قرن، والرابع الوضع التربوي الذي عليه واقع الأمة على سبيل 

 وأما الخطوات فهي التالية: 
ـ استحضار المنطلق التأصيلي للبحث من نصوص قرآنية وحديثية  ذات صلة بالموضوع بصفة 

 مباشرة أو غير مباشرة. 

ـ استحضار ما له علاقة بالبحث من التراث التربوي الإسلامي سواء ما تمثل منه في آراء نظرية أو 
في تطبيقات عملية، وبالأخص ما دونه نظريا برهان الدين الزرنوجي في كتابه " تعليم المتعلم طرق المتعلم 

 " وابن خلدون في " المقدمة".

ـ استحضار بعض الكتابات التربوية الحديثة مما له علاقة بالرؤية التي تطرحها الورقة، وهي كتابات 
قليلة في الجملة، ونذكر منها على سبيل المثال: بعض ما كتبه الدكتور محمد المبارك ضمن سلسلة الأنظمة 

 في تفسيره الضلال. الإسلامية، والدكتور يوسف القرضاوي في كتبه العقدية، والأستاذ سيد قطب  

استحضار هذه المدونات وما قد يسفر عنه البحث من غيرها يقع التأمل فيها للاستعانة بها وبعد  
على بناء البحث المبتغى بفكرته المطروحة آنفا اعتمادا في الأغلب على التأملات والاستنتاجات  لشح 

المنهج   هو  البحث  إنجاز  في  الغالب  المنهج  فسيكون  وبذلك  الموضوع،  في  المباشرة  التركيبي المراجع 
 الاستنتاجي. 



دروب للتربية  -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  12        

 

 

 

 ـ الدراسات السابقة 9
إ ن الدراسات السابقة في هذا الموضوع بالأبعاد التي طرحناها لم تكن فيما نقدر آخذة حظها من 
الاهتمام بما يتلاءم مع خطورة الموضوع، وإذا كانت مصطلحات التربية الإيمانية أو التربية الفكرية رائجة 

عاد محدودة على المستوى التنظيري، في المدونات التربوية إلا أن الأبعاد التي تُملها في تلك المدونات هي أب
 وكذلك  الأمر بالنسبة للمسالك الإجرائية في المنظومات التربوية . 

غير أن الباحث المنقب يضفر في الأدبيات التربوية قديمها وحديثها على أفكار وتُليلات وتوجهات 
نحن بصدد الحديث عنه متعلقا بالتربية الإيمانية والفكرية، وهو ما يمكن الانطلاق بالغة الأهمية في شأن ما  

 منه  على سبيل الاستفادة  وبهدف الإثراء والتطوير. 
ويمكن أن نشير في هذا الصدد في المدونات التربوية القديمة ما دونه برهان الدين الزرنزجي في كتابه 
" تعليم المتعلم طريق التعلم" وهو كتاب ينطق عنوانه بأهمية محتواه في التربية الفكرية على وجه الخصوص، 

شأن التربية الإيمانية والفكرية، كما نشير أيضا إلى  ما جاء في مقدمة ابن خلدون من بيانات مهمة في  
وذلك بالإضافة إلى إشارات وتوجيهات هامة في المؤلفات التربوية من مثل مؤلفات محمد بن سحنون وأبي 

 الحسن القابسي. 
كما يمكن أن نشير في المدونات التربوية الحديثة إلى ما كتبه محمد المبارك في التربية العقدية فهو 
عظيم الفائدة بالرغم م صغر الحجم، وكذلك ما كتبه الشيخ يوسف القرضاوي فيما يتعلق بالتربية الإيمانية 

ون عماد الدين خليل في كتابه: نحو في شمولها لشؤون الحياة النظرية والعملية، ويتميز في هذا الصدد ما د
 إعادة تشكيل العقل المسلم، فيما يتعلق بالتربية الفكرية. 

وربما يسفر البحث بتطور مراحله عن مدونات تربوية أخرى ذات أهمية فيما نحن بصدد درسه، 
 فيقع الاستفادة منها كمراجع تضاف إلى القائمة المثبتة أدناه. 

 ـ  الإضافة المنتظرة من البحث 10
إذا ما اكتمل البحث على الصورة التي وصف بها، والعناصر المشار إليها فإننا نحسب أنه سيكون 
للناشئة المسلمة من شأنها أن تجعل المسلم المتخرج منها يفكنر  فيه إضافة في التربية الإيمانية والفكرية 



دروب للتربية  -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  13        

 

بالطرق الأصحن من جهة، وينطلق من جهة أخرى في الإنجاز التعميري بدافع إيمان يرشند إنجازه ويقويه، 
وهي الشروط الأساسية للنهضة من التخلف الذي عليه الأمة منذ زمن وهي تُاول التخلص منه فلا 

 رادة الإيمانية. تستطيع لأسباب من أهمها غياب التربية السليمة القائمة على التفكير الصحيح والإ
وإنما نحسب أنن في هذا إضافة، وذلك بالنظر إلى الواقع التربوي الراهن في البلاد الإسلامية، فهو 
واقع لا يولي للتربية الفكرية الأهمية اللائقة بها، إذ تغلب عليه النزعة التلقينية، كما أنه لا ينضبط فيه 

نجر عنه ارتباك في المسيرة التربوية للناشئة الدافع الإيمان ليكون دافعا مؤطرا للمشروع التربوي بأكمله مما ي
   المسلمة، وكل ذلك متحقق بأقدار معتبرة في كل من التنظير التربوي والإجراءات التربوية على حد سواء.

  

 

  
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 



دروب للتربية  -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  14        

 

 صلب البحث 
 

 مدخل تمهيدي 
تعني التربية في مفهومها الأساس تنشئة الإنسان على هيئة من الفكر والسلوك تمكنه من تُقيق 

فالأنظمة التربوية بدائية كانت أو حضرية، تلقائية كانت أو مصنوعة، تُدد هدف له من حياته مرسوم،  
أول ما تُدد هدفا لحياة من تعالجهم بالتربية من الناشئة عظيما أو صغيرا، حقا أو باطلا، ثم تكون هذه 

إنما تعني أخذ أولئك الناشئة لتربيتهم على خصال في الشخصية الفردية والجماعية تجعلهم  المعالجة بالتربية
 قادرين على المضي في الطريق الموصل إلى تُقيق ذلك الهدف المحدد. 

وهذا المفهوم للتربية يستلزم أول ما يستلزم أن يحربّن من يراد تربيته على الإيمان بالهدف المبتغى من 
حياته، وعيا بحقيقته وتصديقا بها، وتُفزا من أجل المضي في سبيل تُقيقه، كما يستلزم أيضا التربية على 

ملية بما يتلاءم مع المقتضيات التي تستجيب نمط من التفكير ينخرط به المربّى في معالجة لحياته النظرية والع
للهدف وتقرب من تُقيقه، فإذا هما إذن عنصران أساسيان لا يخلو منهما أي نظام تربوي: إيمان بهدف 

 في الحياة، وتكوين فكري على ما يوصل إلى تُقيق ذلك الهدف.

والإسلام دين جاء يرسم للإنسان هدفا للحياة، وهو هدف أن يكون خليفة في الأرض على معنى 
أن يطبق أوامر الله تعالى ونواهيه فيها، مع ما يقتضيه ذلك من تصور إيمان تصديقي لحقيقة الوجود والكون 

وهو معقد النجاة في   والإنسان والحياة، فصار الإيمان بذلك الهدف ومقتضياته هو جوهر الدين وحقيقته،
 الدنيا والآخرة، فهو إذن محور الحياة الإنسانية في أبعادها النظرية والسلوكية. 

وإذا كان الوحي جاء يخبر الإنسان بهذه الحقيقة، ويدعوه إليها إيمانا وعملا، فإنه لم يتركه مرسلا في 
تُمنلها تصديقا، ولا في العمل بمقتضاها سلوكا، وإنما كما جاء الدين بهذا الهدي في المضمون جاء أيضا 

بالتصونر الواعي لحقيقته، والتصديق   بهدي في المنهاج التربوي الذي يؤخذ به الإنسان ليتحمنل هذا المضمون
الإيمان بها، والتحفيز الإرادي للمضي في التطبيق العملي لمقتضياتها، ثم ليفكر التفكير السديد في كل 
تلك المراحل من أجل إصابة الحق فيها والإحسان في إنجازها ليتحقق الهدف المبتغى وهو الخلافة في الأرض 

ظام تربوي متكامل يقوم على ذينك المحورين المشار إليهما آنفا: تربية على على منهج العبادة، فهو إذن ن
 الإيمان بالهدف المرسوم، وتربية على التفكير السديد من أجل المضي في الطريق الموصل إليه. 



دروب للتربية  -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  15        

 

إن المتأمنل في القرآن والسنة بعي تربوية يجد أنهما اشتملا على أصول في التربية تناولت التربية 
الإيمانية بما وجنهت إليه من منهج في فهم الحقائق العقدية الفهم السديد، والإيمان بها الإيمان الصحيح 

تضياتها من التصورات، مندفعا الذي يجعل الإنسان متمثنلا على وجه القطع لمهمته في الحياة مع كل مق 
للمضي في طريق الإنجاز الفعلي لتلك المهمة، وبما وجهت إليه أيضا من منهج في التفكير من شأنه أن 
يجعل المؤمن يوجنه عقله في الطريق المؤدي إلى الحقيقة النظرية والعملية بأضمن ما يمكن في الوصول إليها 

القول إن القرآن والسنة جاءا بهدي تربوي متمثل في نظرية   من أجل المضي في تُقيق الهدف حتى ليمكن
 متكاملة للتربية إن لم تشتمل على التفاصيل والجزئيات فهي تشتمل على الأصول والكليات. 

ولقد تشرنب المسلمون هذه النظرية التربوية من القرآن والسنة كما تشرنبوا مجمل الهدي فيهما في 
شتى مجالاته، فلما انطلقوا في الحياة يؤسسونها على ذلك الهدي العام كان النظام التربوي الذي أسسوه 

أول الأمر فيما يشبه   متقوما بما في القرآن والسنة من الأصول في هذا المجال، وجرى الأمر على ذلك 
التلقائية، ثم لما نشأت العلوم وتطورت أصبحت التربية علما من بينها ألنف فيها المؤلفون، وقرروا فيها 
الأصول والقواعد، وأجروا عليها حركة العلم والتعليم في شتى أقطار الإسلام، مفرعي الفروع ومفصلي 

رآن والسنة، ومطبقي كل ذلك في نظام تعليمي تربوي التفاصيل من تلك الأصول الكلية الواردة في الق
النظرية  بذلك  التأصيلي، وتكاملت  النظري  التطبيقي إلى الجانب  العملي  إذن الجانب  بديع، فانضاف 
التربوية الإسلامية التي أنتجت تلك الحضارة الإسلامية المشهودة قائمة على تلك المدونة الرائعة من العلوم 

 م والمسلمي إلى يوم الدين. التي هي فخر الإسلا

لقد ظلت الناشئة المسلمة طيلة قرون تتربّ على هذه النظرية الإسلامية في التربية نظريا وعمليا، 
وذلك على الأخص فيما يتعلق بالتربية الإيمانية التي يحنشنأ فيها المسلم على التصور الصحيح لحقيقة الإيمان 

كما ينشنأ فيها على منهج في   فيما ينبني عليه من غاية للحياة تدرج ضمنها كل الرؤى وكل الأعمال،
التفكير يجعل بحثه عن الحق النظري والعملي ينتهي إلى العلم به، سواء تعلق ذلك الحق بتصور الوجود، 
أو بقواني الكون، أو بطيعة الإنسان، فإذا هو يدرج ذلك الحق الذي يصل إليه ضمن مسيرته في تُقيق 

المعنوية الهدف من حياته، ومن مجموع هذا وذاك يشارك ض  البناء الحضاري في وجوهه  المجتمع في  من 
 والمادية.

ولما بدأت مسيرة المسلمي في الانحدار أصاب ذلك أول ما أصاب نظامهم التربوي فتداعت له 
سائر وجوه الحياة بالسقوط، إذ قد ضعفت التربية الإيمانية بخلل في تصور حقيقة الإيمان المرتبطة بغاية 



دروب للتربية  -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  16        

 

الإنسان في الحياة، وبخلل في المنهجية التي تُصل بها تلك الحقيقة في الأذهان حصول اليقي الدافع إلى  
العمل، كما ضعفت التربية الفكرية بما أصابها من خلل في منهجية البحث عن الحقيقة انحرافا عن تلك 

التربوي الإسلامي عاجزا عن أن الأصول التي قررها القرآن الكريم في النظر العقلي، وهكذا أصبح النظام  
يخرنج الإنسان الخليفة في الأرض، المعمنر فيها، فتراجعت الحضارة الإسلامية ذلك التراجع المعلوم بأسباب 

 من أهمها الخلل في النظام التربوي في محوريه الإيمان والفكري.

ولما اختلط المسلمون بحضارة الغرب، وتأثنرت حياتهم بوجوه تلك الحضارة في وجهها الثقافي على 
وجه الخصوص انضاف عامل آخر من عوامل الخلل التربوي إلى ما سبق ذكره، إذ قد هحجر النظام التربوي 

ية غير ثقافة الإسلام الإسلامي جملة، واقتبس النظام التربوي الغربي الذي تأسس على خلفية ثقافية وفلسف
وفلسفته، فإذا هو نظام تُمل عليه الناشئة المسلمة وهي مؤمنة بعقيدة الإسلام وقيمه مهما يكن من 
درجة إيمانها واستقامته، فرحكنب إذن هذا النظام على نقيضه، فولند في نفوس المسلمي انفصاما سبنب فيها 

لك أن تنهض بالأمة من كبوة التخلنف، وتدفع بها اضطرابا في الفكر وفي السلوك، فلم تستطع نتيجة ذ
 إلى طريق الشهود الحضاري، وذلك بالرغم من محاولاتها في ذلك منذ أكثر من قرني من الزمن. 

بالنظام التربوي في البلاد العربية والإسلامية، وهي ومن هذا الوضع نشأت مشكلة حقيقية تتعلق  
للإيمان  يكاد  أو  متمحضا  ليكون  التصور  هذا  انحرف  قد  إذ  الإيمان،  التصونر  في  اضطراب  مشكلة 
بالغيبيات، مهملا الإيمان بما هو سلوكي عملي أن يكون من مدلولات الحقيقة الجوهرية للإيمان، وهو ما 

لية في الحياة الفردية والجماعية، إذ أصبحت غير مدرجة في الوعي الديني  نشأ عنه تخلف للجوانب العم 
ضمن منظومة الإيمان، كما أنها مشكلة اضطراب في التفكير الذي به يتمن إدراك الحقائق وترشيد المواقف، 
حيث مال هذا التفكير إلى السطحية والأحادية والمثالية وعيوب أخرى، فلم يعد قادرا على أن يكون 

ادرا رائدا مبتكرا، ولا تقوم النهضة إلا على مثل هذه الصفات في الفكر نتيجة تربيته على نحو مخصوص مب
 من التربية، كما لا تقوم إلا على التمثنل الصحيح للإيمان. 

وإذا كان العديد من المربي يستشعرون هذه المشكلة، ويعبرون على هذا الشعور بالمقالات وربما 
ببعض البحوث والمؤلفات، فإن ذلك لم يرق إلى أن يتجمع في تيار تربوي عام يعبر عن نفسه في مشروع 

ك فإن المناهج التربوية متكامل يعالج من بي ما يعالج هذا الخلل التربوي في بعده الإيمان والفكري؛ ولذل
بصفة عامة والمناهج المعتمدة في المؤسسات التعليمية الدينية بصفة خاصة ما زالت تعتمد في شروحها 
للإيمان على ما ينحو به المنحى النظري الغيبي، وتكاد تُصره فيه، وأما المؤسسات التربوية العامة فإنها لا 



دروب للتربية  -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  17        

 

يتوفر فيها في كثير من الأحيان حتى هذا المنحى النظري على وجهه الصحيح، وما زالت في التربية الفكرية 
تكرس التلقي وأحادية النظر وتقييد الحرية والاستهانة بالتعلم الذاتي، فلا ينتج من ذلك إلا الفكر العاطل 

الأفكار و  رائدات  من  ينتج  بما  النهضة  إحداث  يقدر على  البناء الذي لا  أجل  السواكن من  محركات 
 الحضاري. 

إن الأمر ليدعو إذن إلى إحياء للنظرية التربوية الإسلامية، وبنائها من جديد، تأسيسا على تلك 
التراث  في  التربوية  الآراء  من  الثري  المخزون  ذلك  على  وتأصيلا  والسنة،  القرآن  في  المقررة  الأصول 

نسان العام في مجال الإسلامي التي أنتجت التجربة الحضارية الإسلامية الثرية، واستفادة من الكسب الإ
التربية ما يتعلق منها على وجه الخصوص بالتفاصيل الإجرائية، والتراتيب التنظيمية والإدارية، وذلك ما 

 نحاول أن نقوم به تاليا فيما يتعلق بالتربية في جانبها الإيمان والفكري. 
 المبحث الأول ـ التربية الإيمانية 

الإنسان كيان موحند، تتعدد قواه ونوازعه ومشاربه، ولكنه يظلن وحدة متفاعلة، تتفاعل فيه تلك 
القوى والنوازع، ويمتدن بعضها إلى بعض بالتأثر والتأثير، ويتداعى بعضها لبعض بالاستجابة عند الطلب، 

تبارية يكاد لا يكون لها حتى إنه ليمكن القول إن هذه التقاسيم في الكيان الإنسان إنما هي تقاسيم اع
وجود في واقع ذلك الكيان؛ ولذلك فإنه حينما تقسم التربية إلى أقسام مثل التربية الجسمية والأخلاقية 
والفكرية والإيمانية وغيرها، فإن الأمر ينبغي أن لا يؤخذ على أنه تقسيم قائم على الفواصل، وإنما هو 

وإلا فإن التربية إذا لم تكن شاملة للإنسان كوحدة متكاملة   لمجرد التقسيم الاعتباري للتعمق في الدرس، 
فإنها قد لا تأتي بالثمرة المطلوبة منها، ومن ثمة فإن تناولنا في هذا السياق للتربية الإيمانية يندرج ضمن 
 التعمق في درس هذا الجانب التربوي، وهو ما يستلزم بيان المقصود بالتربية الإيمانية قبل الخوض في سائر

 العناصر المندرجة ضمنها.

 أولا ـ التربية والتربية الإيمانية 
لا يخلو أن يكون الإنسان حاملا لتصورات عن الكون والحياة  يؤمن على نحو من الإيمان بأنها هي 
الحقيقة، وهي تصورات يكتسبها في الأغلب من بلاغ تربوي يتلقاه من غيره، مجتمعا أو معلما أو مؤسسة، 

الم  نقصد بها  التصورات  فإن هذه  أو مصنوعا. وفيما نحن بصدده  تلقائيا  التي جاء سواء كان  عتقدات 



دروب للتربية  -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  18        

 

الإسلام يكلنف الإنسان الإيمان بها، ونقصد بالبلاغ التربوي تنشئة المسلم على التصديق بتلك المعتقدات 
 بتربية مصنوعة، فما هو مدلول هذه التربية، وما هو مدلول التربية الإيمانية؟ 

 ـ التربية 1
لئن تعددت تعريفات التربية فلعل أقرب مفهوم لها فيما نحن بصدده أنها تعني إعداد الإنسان فكريا 
وسلوكيا وجسميا ليكون قادرا بأكبر قدر ممكن على إنجاز الغاية من حياته كما هي مطروحة عليه أو كما 

ما كان بدائيا أو في أعلى درجاته هو مقتنع بها. إن هذا المعنى العام للتربية لا يخلو منه أين نظام تربوي مه
من التطور، إذ أيما نظام تربوي مهما تكن بدائيته فإنه يجعل للإنسان المعالج بالتربية غاية في الحياة، ثم هو 

 يعمل على أن يصوغ شخصيته بما يمكنه من تُقيق تلك الغاية.
أحسرا  السابقي  التلقائية، كأن تكون نقلا من  البساطة فيما يشبه  التربية جارية مجرى  وقد تكون 
ومؤسسات اجتماعية للأجيال اللاحقة موروثهم الثقافي الذي يتضمن تصورا للغاية من الحياة مهما تكن 

ء والكساء، وذلك  بسيطة في ذاتها أو في مداها،كأن تكون مجرد الحصول على ما يحفظ الحياة من الغذا
عبر طقوس وشعائر رمزية، أو عبر تدريب على مهارات جسمية أو نفسية، وذلك هو شأن المجتمعات 

 البدائية التي لم تدخل طور التمدنن والحضارة. 
وقد تنتهي التربية إلى أشكال متطورة في المجتمعات المتمدنة، فتصبح أنظمة متكاملة، تقام من أجلها 
المؤسسات الراعية من مدارس ومعاهد ومنظمات، وتؤلف من أجلها البرامج والمناهج المصنوعة في محتوياتها 

النظار والقيمي، وذلك كله من وفي طرقها وأساليبها، ويخصص لها مشرفون عليها من المعلمي والمديرين و 
أجل الإعداد الجماعي لجيل بأكمله كي يكون قادرا على أداء مهمنة في الحياة مرسومة له من قِبل المجتمع 
الذي توكل له مهمة التربية. وما نحن بصدده من مشروع تربوي ينتمي إلى هذا الشكل من التربية، وهو 

ع الإسلامي في المدينة، ثم تطور بعد ذلك أطوارا، فما نبتغيه الشكل الذي بدأ يتأسنس منذ تأسنس المجتم 
 هو التأسيس لطور من تلك الأطوار المندرجة ضمن السياق التربوي الإسلامي العام.

 ـ التربية الإيمانية  2

في أقرب تعريف للتربية الإيمانية يمكن القول إنها تعني تربية الإنسان ليكون مؤمنا، أي إعداده عقليا 
المقصود في  1ونفسيا وإراديا ليكون متحمنلا الإيمان بجميع مقتضياته تُمنلا عقليا ونفسيا وإراديا، والإيمان

 
،  الإيمان والعقيدة لفظان يتناوبان على مدلول واحد، فالإيمان في الأصل هو التصديق بجملة من الحقائق التي جاء الدين يطلب التصديق بها  1

دة  غير أنه قد يطلق على جملة تلك الحقائق نفسها، باعتبار علاقة التلازم بينهما، وتلك الجملة من الحقائق هي التي يطلق عليها اسم العقي



دروب للتربية  -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  19        

 

مبلنغا عن ربنه من حقائق تشرح الوجود على أنه ثنائية طرفاها   هذا الصدد هو الإيمان بما جاء به النبي  
خالق ومخلوق، وتشرح الكون على أنه صنعة إلهية يدبنر الله تعالى أمرها من السماء إلى الأرض، وتشرح 
الحياة الإنسانية على أنن غايتها الخلافة في الأرض، وهي حياة دنيا يكون فيها العمل وفق تكاليف محددة 

 أخرى يكون فيها الحساب، مع كل ما يتضمنه ذلك من تفاصيل جاءت في القرآن والسنة.   تعقبها
وتشمل التربية الإيمانية كل الوسائل والطرق والمناهج التي يعالج بها المربّى ليتحمنل هذا الإيمان بأركانه 
وعناصره تُمنلا عقليا على سبيل أن يحصل لديه الاقتناع الجازم بمضامينه صحيحة كما جاء بها الوحي،  

لا إراديا على معنى أن يكون عاقدا العزم وتُمنلا نفسيا على معنى أن يكون راضيا به، ومطمئنا إليه، وتُمن 
 على تطبيقه والعمل بمقتضاه، وتُمنلا سلوكيا على معنى تنزيله عمليا في واقع حياته. 

وبهذا المعنى فإن التربية الإيمانية تكون متضمنة لعنصرين أساسيي إذا اختلن أحدهما اختلنت كلها، 
وهما: المضمون الإيمان المتمثل في تلك المنظومة من الحقائق التي يجب الإيمان بها، والتي أصبحت تسمنى 

ه مؤمنا على النحو الذي اصطلاحا بالعقيدة. والثان هو الطرق المنهجية التي يتوخناها المربي   ليكون مربان
مؤدية  التربية  تكون هذه  العقيدة، فلا  المربّى مختلن  أو منحرفة تخرنج  المنظومة مختلنة  فإذا كانت  وصفنا، 
لأغراضها بل قد تؤدي إلى نقيض تلك الأغراض، وإذا كان المنهج مختلا فإنه لا يؤدي إلى التحقق بالإيمان 

قدية صحيحة في ذاتها، إذ هي لا تبلغ إلى العقول والنفوس فضلا عن أن حتى وإن كانت المنظومة الع
 تظهر في السلوك. 

والتربية الإيمانية غايتها أن تجعل المسلم يتحمنل الإيمان ذلك التحمنل الشامل فتجعله قادرا على 
القيام بالمهمنة التي حددها ذلك الإيمان، وهي غاية حياته التي من أجلها خلق، متمثلة في الخلافة في 

الشرع كما سنشرحه لاحقا، بل الأرض على معنى التعمير فيها ماديا ومعنويا بمقتضى التكاليف المحددة في  
وتجعله مندفعا إلى تُقيق تلك الغاية بأقصى ما يمكن من الطاقة في صدق وإخلاص؛ ولذلك فإنه يمكن أن 
يقاس مدى نجاح التربية الإيمانية بمدى نجاحها في تُقيق هذه الغاية، فإذا كانت هذه التربية تخرنج الإنسان 

ديا ومعنويا وفق توجيهات الدين وتُديداته كان ذلك علامة على الفاعل المتقدم في البناء الحضاري ما

 
سها  لانعقاد العقل عليها، والفعل الذي تحصل به العقيدة تصديقا هو الاعتقاد، وهو مقابل للإيمان، غير أنه قد يطلق أيضا على المعتقدات نف

للتلازم بينهما، فهي إذن مصطلحات متقاربة في الإطلاق على المدلول الواحد وهو في عمومه تحمّل الإنسان تحمّلا تصديقيا لجملة من  

 ق التي جاء الدين يكلفّ بالتصديق بها؛ ولذلك فإننا سنستعملها في هذا البحث على اعتبار أنها ينوب بعضها عن بعض في المدلول. الحقائ



دروب للتربية  -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  20        

 

نجاحها، وإذا كانت تخرنج الإنسان الخامل الكلن القاعد الذي لا يستثمر المقدنرات الكونية ولا يبني المجتمع 
 الفاضل كان ذلك علامة على فشلها.

 ثانيا ـ المسار التاريخي للتربية الإيمانية 

كما كان الإسلام يمثل ثورة في القيم الكبرى التي جاء يبشر بها الإنسانية، فقد كان ثورة أيضا في 
المنهاج التربوي الإيمان الذي جاء يعالج به الناس لإعدادهم بما تقتضيه الغاية الجديدة التي شرعها للحياة، 

لت منهم أمة يبنون حضارة عالمية وهي تلك الثورة التي قلبت حياة جيل الصحابة من حال إلى حال، وجع 
بدوية تائهة في  قبيلة  الظفر بموقع شيخ  يكون  أن  يتجاوز  الجاهلية لا  بقوا في  لو  بعدما كان طموحهم 
الصحراء لا تعمنر في الأرض إلا شيئا قليلا. وكما أخذ المسلمون من الدين مضامينه العقدية والتشريعية 

أخذوا أيضا منهاجه التربوي وجعلوا منه نظاما لهم في تنشئة على سبيل الإيمان تصديقا وعملا، فإنهم  
أتى على مجمل  ما  عليه  أتى  الإيمان  التربوي  النظام  أنن هذا  يتوارثونه سالفا عن خالف، غير  الأجيال 
الحضارة الإسلامية من ضعف بعد قوة، ومن انحدار بعد ازدهار، وفي كل من هذا وذاك عبرة ينبغي أن 

 يما نحن بصدده من تنظير لنظام تربوي أصيل. تكون ملحظا لنا ف 

 ـ التربية الإيمانية في عهد الازدهار  1
النبوة، فقد كان يتشرنب الإيمان بأبعاده المختلفة من  تربّ الجيل الأول من المسلمي في مدرسة 
الوحي مباشرة، وكانت اليد النبوية تبني شخصيات الصحابة بناء إيمانيا على مضمون العقيدة صافيا كما 

سمية، وبتلك التربية تخرج تنزل به الوحي، وبمنهجية معصومة من الخطإ في المعالجة الفكرية والنفسية والج
 الصحابة على ذلك النحو من الفاعلية الحضارية التي غيرت مسار التاريخ في سنوات محدودة. 

وعلى نفس المنوال التربوي النبوي تواصلت السنة التربوية الإيمانية في الجيل الذي قام الصحابة 
على تربيته، ثم في الجيل الذي قام التابعون عليه، فقد كان أولئك وهؤلاء متأثرين عن قرب بالسنة النبوية 

يكن من تناقصه بمرور الزمن   في التربية، مضمونا ومنهجا، فكانت الأجيال تتخرج بأثر تربوي نبوي مهما 
إلا أن فعله في شخصيات المتخرجي بقي بيننا في السمت الذي كان عليه هؤلاء من الفاعلية والإخلاص، 

 وقد تواصل الأمر قريبا من ذلك أجيالا أخرى بالرغم من تناقصه بالزمن شيئا فشيئا.

العهود أنظمة متطورة تقوم على مؤسسات ومناهج وترتيبات، ولكن  ولم يكن للتربية على هذه 
كانت تربية أقرب إلى التلقائية والعفوية، إذ كانت هذه الأجيال تتخرج من مدرسة الوحي بصفة مباشرة، 



دروب للتربية  -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  21        

 

العقول تصديقا، والنفوس رضى  القرآن والسنة من مضامي إيمانية، فتنفعل بها  تتفاعل مع ما جاء في 
واطمئنانا، والجوارح طاعة في السلوك، إن المضامي الإيمانية المتمثلة في حقائق العقيدة كانت تؤخذ مباشرة 

يقينا، وتنطلق بها الجوارح عملا   من القرآن والسنة في صفائها وبساطتها وشموليتها، فتمتلئ بها النفوس
إنجازيا في واقع الحياة، عبادة شعائرية صلاة وصوما، أو عبادة حضارية بناء تعميريا في الأرض، وذلك ما 
وصفه أحد الصحابة حينما قال إنهم كانوا يحفظون الآيات من القرآن لا يتجاوزونها حتى يتقنوا العمل بها 

 ثم يمرون إلى غيرها بالحفظ. 
الأولى  القرون  التي أسست في  الأجيال  التربوي هي  المنهج  على هذا  التي تخرجت  الأجيال  إن 
للحضارة الإسلامية بمظاهرها المختلفة مادية ومعنوية، وحتى حينما نشأت في أواخر هذه القرون المؤسسات 

ة المتأتية من مدرسة الوحي  التربوية المنتظمة متمثلة في الكتاتيب والمدارس وما في معناها فإن الروح التربوي
ظلت سارية في تلك الأنظمة والمؤسسات، وموجهة لها، وظلت بالتالي مثمرة في خريجيها بصفاء المعتقد، 

 والإخلاص فيه، وبطمأنينة القلب وفاعلية في الإنجاز. 
ولعل من أهمن مميزات هذه المرحلة التربوية الإيمانية أنن التربية الإيمانية فيها لم تكن تتمن من خلال 
علم من العلوم محدد المسائل كما سينتهي إليه الأمر لاحقا، وإنما كانت تتمن من خلال التشرنب المباشر 

القلبي بالمعتقدات، والإقرار اللسان  للقرآن والسنة بما جاء فيهما من مفهوم شامل للإيمان يعمن التصديق
بها، والعمل السلوك بمقتضاها، وبما جاء فيهما من منهج يخاطب الكيان الإنسان بأكمله عقلا وروحا 
وعواطف وغرائز، فتنفعل كل تلك القوى فيه بذلك المفهوم الشامل للإيمان، وتتخرج من ذلك الشخصية 

تمع الذي يندفع إلى البناء والتعمير. ولكن هذا الوضع التربوي التي تأخذ الأمر بجدن وقوة، فيتألنف المج
الإيمان بدأ يتغير بعد زمن لما بدأت رحلة المجتمع الإسلامي في مسار الانحدار، بل ربما كان ذلك التغير 

 هو أحد أهمن الأسباب في ذلك الانحدار. 

 ـ التربية الإيمانية في عهد الانحدار  2

ليست المراحل فيما نحن بصدده من تُديد لأطوار التربية الإيمانية متصفة بالحدية والمفاصلة بحيث 
تنقضي مرحلة بصفة كلية وتُل محلها مرحلة أخرى، وإنما هي مراحل متداخلة تضعف السابقة شيئا فشيئا 

زدهار التربية الإيمانية بصفة جملية وتبرز أخرى تقوى بقدر ما تضعف الأولى، وبناء على ذلك فإن مرحلة ا
ظلت تضعف بعد أربعة أو خمسة قرون من قوتها، لتبدأ مرحلة الخلل والانحدار تشتدن شيئا فشيئا، ولكن 



دروب للتربية  -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  22        

 

مع ذلك فإن بقايا من الازدهار التربوي ظلنت تتردند هنا أو هناك وفي هذا الزمن أو ذاك دون أن يكون 
 لذلك أثر على الصورة العامة التي آل إليها أمر الأمة في هذا الشأن.

لقد آل الأمر في عصور لاحقة إلى أنن التربية الإيمانية لم تعد تمارس من خلال ما جاء به الوحي 
مباشرة، وإنما من خلال علم تأسس ليضبط المعتقدات الإسلامية ويحددها، وأصبحت تربية الناشئة على 

لم الذي اشتهر بأسماء الإيمان بما جاء به الدين من معتقدات منحصرة أو تكاد في تعليم الناشئة هذا الع
متعددة حسب العصور، فهو علم الكلام وعلم العقيدة وعلم التوحيد والفقه الأكبر، وانتهى الأمر بالأمة 
في غالب أحوالها إلى أن توكل التربية الإيمانية إلى هذا العلم، على اعتبار أنه يشتمل على ما ينبغي للمسلم 

شبهات قد تخلن بالإيمان المطلوب، وهذا الوضع هو الذي عليه أن يؤمن به، وما ينبغي أن يحترز منه من  
حال التربية الإيمانية إلى يومنا هذا، على أنه قد يساند هذا العلم في مهمته التربوية شيء من علم الرقائق 
والتزكية، ولكن بصفة محدودة جدا لا أثر لها إلا في العدد القليل من الناس، كما قد يسانده علم التصوف، 

 لكن قد تُدث من ذلك أخلال أكثر مما يحصل من فوائد.و 
إن علم العقيدة علم جليل، وقد قام في تاريخ الفكر الإسلامي بدور عظيم في حراسة الدين من 
هجمات عاتية من قِبل أهل الأديان والفلسفات والمذاهب، وربما كان في القرون الأولى يقوم بدور تربوي 

ة الإيمانية تمارس من إيمان يساند به ذلك الدور الذي كان يقوم به الوحي بصفة مباشرة لما كانت التربي
خلاله، ولكن بعد القرن الخامس والسادس لم يعد هذا العلم كما انتهى إليه عند اكتماله ودخوله طور 
الشروح والملخصات قادرا على الوفاء بدور تربوي إيمان، تنبيها إلى أنن هذا القصور ليس سببه ذات العلم 

وإحيائه؛ ولذلك فهو من حيث طبيعته لو وقع تطويره وطبيعته، وإنما سببه جمود المسلمي دون تطويره  
فإنه يكون قادرا على القيام بهذا الدور التربوي، والأمر في ذلك يشبه علم الفقه في عصر جموده فإنه لم 
يعد قادرا على حل المشاكل الطارئة في حياة المسلمي لا لقصور ذاتي فيه بل لقصور أهله عن إحيائه 

 وتجديده. 

لقد    ولمزيد من شرح هذه المسألة الدقيقة التي قد يثير فيها رأينا هذا استغرابا بل استنكارا نقول:
بل أقوام رأوا أنهم هزموا  ِِ  ِ ِِ ووجهت العقيدة الإسلامية بتحديات دينية وفلسفية شديدة الوطأة من قِ
في وجه الإسلام على الصعيد السياسي والحضاري، فاستعملوا سلاح الفكر لمواجهة المحرك الأساسي لهذا 

 نشأ في القرن الثان علم خاص   الإسلام المنتصر، وهو المتمثل في العقيدة التي ينبني عليها، وحي ذاك
وهو علم العقيدة، وبحسب طبيعة   مهمته مواجهة هذا التحدي الذي استهدف أساس البناء الإسلامي، 

قضايا من الدين دون أخرى، وذلك   فيهت  برز النشأة لهذا العلم، وبحسب الغرض الذي من أجله نشأ  



دروب للتربية  -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  23        

 

بسبب ما كانت تتعرض له تلك القضايا من تُدنيات من قبل أهل الأديان والثقافات القديمة، مثل التوحيد 
، أو ما كانت تتعرض له من تُدنيات من قبل تفاعلات الحياة الاجتماعية مثل والبعث ونبوة محمد  
.ثم ظلت تلك القضايا يزداد عددها في هذا العلم بتزايد الطوارئ المتحدنية عبر 1قضية الإيمان والقدر 

الزمن حتى استقر علم العقيدة على المواضيع التي استقرن عليها عندما كمل نضجه وتوقنف نموه في القرن 
 الخامس للهجرة. 

تناولها علم العقيدة بالبحث كما انتهت إليه في كبرى المدونات الجامعة والمتأمل في المواضيع التي  
  816)ت   بشرح السيد الشريف الجرجان    هـ(  756ت  )  لهذا العلم مثل كتاب المواقف لعضد الدين الإيجي

يجد أنها لم تغطن كل مساحة مدلول العقيدة، بل هي تناولت قضايا أساسية كبرى تتركز على وجود الله   هـ(
تعالى وصفاته، والنبوة والبعث، والقضاء والقدر وحقيقة الإيمان، وما يتعلق بها من مسائل فرعية، وما يمهند 

 أخرى نظرية عقلية. لإثباتها من مقدنمات هي من خارج العقيدة أصلا مثل مسائل طبيعية و 
والسبب في اقتصار علم العقيدة على هذه القضايا دون غيرها أن هذا العلم نشأ علما ذا غاية 

الدينية بإيراد   »دفاعية، إذ هو كما استقر عليه الأمر في تعريفه:   العقائد  إثبات  علم يقتدر معه على 
، فهو إذن معنين بالمسائل العقدية التي يقتضي الحال الدفاع عنها إثباتا لها وردنا  2« الحجج ودفع الشبه  

للشبه الموجنهة إليها، واندراج المسائل فيه إنما كان بناء على الحاجة إلى الدفاع عنها، إما بأسباب خارجية 
لا في الزمن بحسب أو داخلية، وقد كان الأمر كذلك تاريخيا، فنشوء أبحاث في هذه المسائل كان متطاو 

، والمسائل التي لم تدع حاجة إلى الدفاع عنها لم تدرج بصفة أساسية 3حدوث الأسباب الداعية للدفاع  
 في علم العقيدة، فلم تصبح ضمن مسائله إلا أن تكون بصفة عارضة. 

الفكر  الخامس، ومن ضمنه  القرن  بعد  والإبداع  النمو  عن  عموما  الإسلامي  الفكر  توقنف  ولما 
العقدي، كَلن هذا الفكر عن مهمنة الدفاع عن العقيدة بالتصدني للتحدنيات المستجدة الموجنهة لمسائل 

، فلم يقع إذن إدراجه ضمن دائرة سابقا  دينية بعض منها قد لا يكون تعرنض إلى مثل تلك التحديات 
تباعا بمقتضى  عنها  الدفاع  التي تدعو الحاجة إلى  العقيدة كما كانت تدرج من قبل تلك المسائل  علم 
تعرضها للتحدنيات، وبذلك توقف هذا العلم في مسائله، وانغلق على مواضيعه السابقة، وأصبح العمل 

 تهذيبا. وتوسيعا، أو اختصارا و فيه لا يعدو أن يكون ترتيبا وتبويبا، أو شرحا  
وبمرور الزمن أصبح كثير من خالفي المسلمي يقع في نفوسهم الظنن بأن مدلول العقيدة الإسلامية 
إنما هو محدود بحدود المسائل التي شملها علم العقيدة وانغلق عليها بحكم توقفه عن النمو قرونا طويلة، 

 
   وما بعدها 102راجع نشوء البحث في هذه المسائل في كتابنا: مباحث في منهجية الفكر الإسلامي:   1
    14/  1المواقف:   –الإيجي   2
 وما بعدها. 102 -مباحث في منهجية الفكر الإسلامي –راجع كتابنا   3



دروب للتربية  -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  24        

 

وأما ما عدا ذلك من مسائل الدين فهي مسائل شرعية وليست عقدية، فلم تدرج ضمن هذا المدلول، 
فيها ما كان لتلك المسائل الأخرى، ولم يكن لها   التمكنن ولم يكن لها إذن منزلة من الرسوخ في النفس و 

بالتالي موقع التوجيه والدفع الذي يكون للمسائل المندرجة ضمن مدلول العقيدة، إذ تلك المسائل بمقتضى 
العام للفرد المسلم كما للأمة عامة، وهي التي توجه الحياة   الإيمانصفتها العقدية هي التي تشكل الموقف  

 كلها، إذ العقيدة هي الموجنهة للحياة. 
أوضاع المسلمي من حيث مدلول العقيدة في أفهامهم، كما انتهى إليه الأمر منذ بعض  ناولو تأمل 

الزمن، وكما هو الأمر اليوم عند عامة المسلمي، بل عند كثير من خاصنتهم المتعلمي وعند بعض من 
أن هذا المدلول يتركنز على القضايا الأساسية في العقيدة   ناذلك لوجد  ناالمختصني في علوم الدين، لو تأمل

وهي الإيمان بالله والنبوة والوحي والملائكة والقدر، وما هو مندرج ضمنها، وأنه لا يتنسع لمسائل أخرى 
رج التكذيب بها إلى دائرة الكفر، ومن دخل التصديق بها إلى دائرة الإيمان، ويخح ذات معان عقدية أيضا، يح 
التركيب الإنسان، ومهمنة الخلافة حقيقة  لروح كجزء من  ، والكل مجالات الحياة  أمثلتها مسألة شمولية الدين 

، وحقوق الإنسان التي يكون في الأرض غايةً لحياة الإنسان، والعدالة الاجتماعية قاعدة في بناء المجتمع
فهذه المسائل وأمثالها بالرغم ممنا لها من مدخل في تُقق الإيمان وعدمه، فإنها   بها مكرما كما أراده الله تعالى، 

لا تدخل اليوم ضمن دائرة المدلول العقدي عند الكثير من المسلمي، وإنما هي عندهم مسائل شرعية لا 
ولا   الاعتقاد،  إلى درجة  والبيانات نترقى  المؤلفات  والدعوية ضمن  التعليمية  اهتماماتهم  تدرج في  راها 

 العقدية. 
وقد أدنى هذا الانحسار في مدلول العقيدة في الذهنية الإسلامية إلى نزوع هذا المدلول منزعا تجريديا 

إلى عالم الغيب دون   الإيمان ابتعد به عن وجوه الحياة العملية، حيث أصبحت الأذهان تنصرف في تُمنلها  
المجرد دون   وصل له بعالم الشهادة من واقع الحياة الجارية، إذ الاعتقاد أصبح يقتصر على الاعتقاد بالغيب

، وكان لذلك انعكاس سيئ على الحياة العملية للمسلمي، إذ تقاعست هذه الحياة عن مقتضياته العملية
الاندفاع نحو التعمير في الأرض باستثمار الكون، وبترقية الإنسان بالحرية والعدالة والسعي الدؤوب لتحقيق 

ائرة الوعي عن أن تكون مسائل عقدية، وماذا يدفع إلى توجيه الحياة الخلافة، فهذه مسائل خارجة في د
إليها إذا لم يكن الإيمان بأنها من صلب العقيدة الإسلامية؟ ويشيع اليوم في دوائر الكثير من الدعاة، 
 والمؤسسات الدعوية والتعليمية الدينية فضلا عن دوائر العامة من المسلمي أنن مسائل مثل الإيمان بالجن

بينما لا تدرج   ،وبعذاب القبر هي على سبيل المثال من مفردات الاعتقاد الأساسية إذ هي من الغيبيات
مسألة العدالة الاجتماعية أو مهمنة الخلافة في الأرض غايةً للحياة، أو تكريم الإنسان وحفظ حقوقه، 

اه   الترقية الاجتماعية والتعمير ضمن الاهتمام العقدي، فكيف إذن يمكن أن تتنجه حياة المسلمي في اتجن



دروب للتربية  -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  25        

 

في الأرض؟ وكيف لا تبقى العقول إلان مشدودة نحو المجرند دون قدرة على الفعل في الواقع العملي من 
 مجالات الحياة؟ 

ومن ذلك يتبي أن الضرورة تدعو كعامل من عوامل الدفع بالأمنة نحو الرقين المعنوي والمادني أن 
لناشئتها على   التربية الإيمانية  لمدلول  تتمن  اليقي  يتنزنل في الأذهان على سبيل  يشمل دائرة من لإيمان 

المسائل أفسح من هذه المسائل التي يشملها الآن، ولتكون صورته في النفوس كحقيقته في واقع الأمر 
كان عليها في أذهان أوائل المسلمي حينما كانوا يفهمون   كما جاء في القرآن والحديث، وكصورته التي

انطلاقهم في الآفاق لنشر الدعوة، وتُرير العباد من الاستبداد، والتعمير في الأرض على أن كل ذلك 
فاعلا، وإنجازهم الحضاري مشهودا، وما كانوا في   ، فكان انطلاقهمالإيمان ومقتضياتهيندرج ضمن مدلول  

ذلك الفهم لمدلول العقيدة إلان صادرين عن روح القرآن والحديث في تعدية هذا المدلول إلى دائرة واسعة 
من تعاليم الدين ذات البعد العملي هي أوسع بكثير من تلك التعاليم ذات البعد النظري وإن تكن هي 

 الأساس الأول للاعتقاد. 
وكما كان علم العقيدة في أيلولته إلى الصورة التي وصفنا قاصرا في أداء الدور التربوي الإيمان فيما 
يتعلق بالمفردات الإيمانية التي يشتمل عليها، فإنه كان قاصرا أيضا على القيام بذلك الدور فيما يتعلق 

لعلم في نشأته وفي تطوره كان يواجه بالمنهحية التي يعرض بها تلك المفردات على الناشئة؛ ذلك لأن هذا ا
التحديات الواردة عليه مصوغة في غالبها صياغة منطقية فلسفية جرناء ما كانت الفلسفة الهلينية وعلى 
رأسها المنطق الصوري مهيمنة على الفكر في المناطق التي امتدن فيها الإسلام، فاضطرن هذا العلم أيضا إلى 

الفلسفية المنطقية وكان يحقق بذلك نجاحا كبيرا، وجرى الأمر على مواجهة التحديات بنفس أسلحتها  
ذلك إلى هذا العهد في الكثير من الكتب والمؤلفات المقررة على الناشئة الإسلامية، والحال أنن الثقافة 
السائدة اليوم ومنذ بعض الزمن لم تعد قائمة على العقلية الفلسفية المنطقية وإنما أصبحت متأسسة على 

قلية العلمية النفعية، وهو ما يفسر لنا كيف أنن الأغلب من الطلاب في العالم الإسلامي وهم يحراد لهم الع
 تربية إيمانية من خلال علم العقيدة يتجافون عن هذا العلم ولا يتفاعلون معه بما يربي فيهم الإيمان المطلوب.

إن الضرورة داعية إذن إلى أن تكون التربية الإيمانية للناشئة المسلمة تتمن من خلال مدوننة عقدية 
إيمانية تُمل في مضمونها أوسع مما تُمله المدونة العقدية المعهودة في هذا العلم، وتترتنب فيها المسائل 

لظروف قديمة لم تعد اليوم قائمة بل والقضايا في الأهمية ترتيبا غير الترتيب المعهود الذي نشأ استجابة  
تتمن هذه التربية على المفاهيم الإيمانية بمنهجية  حلنت محلها ظروف أخرى، كما يستلزم الأمر أيضا أن 
جديدة تخاطب العقول والنفوس في صياغتها الثقافية الراهنة لتجد مفاهيم الإيمان طريقها إلى النفوس على 

لتعميري، فلا تبقى حبيسة الذهن المجرد، اغترافا في كل ذلك من معي وضع من اليقي يدفع إلى العمل ا
 الوحي قرآنا وسنة، واقتباسا من التراث الثري في هذا الشأن.



دروب للتربية  -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  26        

 

 ثالثا ـ المضمون في التربية الإيمانية. 
إنن العنصر الأساسي في بناء شخصية الإنسان، وفي تُديد سلوكه ومواقفه وتصرفاته هو ما يؤمن 
به من أفكار يعتقد أنها الحق، فتلك الأفكار هي التي تملي عليه ما ينبغي أن يفعل وما ينبغي أن يترك، 

يها، وتختصن من بي وهي التي تدفعه إلى سبل التعامل مع الآخرين من الناس ومع الطبيعة التي يعيش ف
الأفكار الموجنهة للسلوك تلك الأفكار الكبرى التي تشرح حقيقة الوجود والكون والحياة، وأشدن ما تكون 
تلك الأفكار تأثيرا في الوجهة النفسية والعملية لحياة الإنسان إذا كانت معتقدات دينية يؤمن بها على أنها 

 الأكبر في صياغة الشخصية، وفي تكييف الحياة.  الحقن المطلق، فهي حينئذ يكون لها السلطان
وبهذا المعنى يكون مضمون الأفكار التي يؤمن بها الإنسان عنصرا هاما في العملية التربوية إن لم 
يكن العنصر الأهمن فيها، فإذا أردت أن تنشنئ إنسانا على هدف ما يسعى إلى تُقيقه، وعلى كيفية ما في 

نظومة من الأفكار الكبرى حياته النفسية والعملية يمضي بها إلى ذلك الهدف، فعليك أن تجعله مؤمنا بم 
التي تستجيب لذلك الهدف، ومن ضمنها تُديد ذلك الهدف نفسه، وتتناسب مع تلك الكيفية، وجعل 
الإنسان مؤمنا بتلك المنظومة الإيمان الفاعل يحعدن جوهر العملية التربوية في هذا الشأن، وهي تشمل تُديدا 

ترتيبا لبنائها، كما تشمل الطرق والمناهج التي يتمن بها التصونر لمنظومة الأفكار في ذاتها، وتُريرا لمفرداتها، و 
 الإيمان بالمنظومة لتبلغ غايتها في واقع الحياة. 

معتقدات كحلنف  من  الوحي  به  جاء  ما  فإنن  إسلامية،  إيمانية  تربية  من  بصدده  ما نحن  وفي حال 
الإنسان بأن يؤمن بها على أنها الحق تعتبر هي المضمون في عملية التربية الإيمانية، وتكون التربية الإيمانية 

هر العقيدة الإسلامية، والتي يكون في شقنها المضمون تعني تُديد المفردات الأساسية الكبرى التي تمثنل جو 
الإيمان بها هو المؤهنل للاتصاف بالصفة الإسلامية، وهو معقد النجاح في الدنيا، كما أنه معقد النجاة في 
الآخرة. وقد كنا شرحنا آنفا أنن هذا المضمون الإيمان الذي هو جوهر التربية الإيمانية قد طرأ عليه في زمن 

خلل في البناء، ولا يمكن أن تكون لها نهضة إلا بتحرير جديد للمنظومة الإيمانية   الانحدار الحضاري للأمة 
تتلافى ذلك الخلل الذي طرأ عليها. ويتناول هذا التحرير فيما نقدنر ثلاثة محاور أساسية هي التي نشرحها  

 تاليا في ثلاثة من الحقائق الإيمانية الكبرى. 
 ـ حقيقة الوجود   1

ظلت الأديان وظلت الفلسفات منذ بدأ الإنسان يفكر فلسفيا تبحث عن جواب لسؤال عن 
حقيقة الوجود، ما هو؟ وما هي طبيعته؟ وهل له من بداية وكيف؟ وهل له من نهاية وكيف؟ وما هي 

دند العلاقة الرابطة بي مكوناته؟ ولما كان ذلك السؤال هو السؤال الأكبر الذي يواجه الإنسان، والذي يح
مسيرة حياته، فإن الوحي جاء يجيب عنه بوضوح وقطعية، وذلك في أول سورة قرآنية نزل بها الوحي، ثم 
هذا  الكريم، وكان  للقرآن  النبوي  الشرح  وفي  والسور،  الآيات  ذلك في مختلف  بعد  التفاصيل  جاءت 



دروب للتربية  -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  27        

 

﴿الجواب متمثلا في قوله تعالى:                                                 

﴿  إلى قوله تعالى:  (  3-1) العلق/  ﴾               ﴾  /ففي هذه الآيات تُديد لحقيقة ،    (8) العلق
الوجود الغيبي، والوجود الوجود كما ينبغي أن يتربّ عليها المسلم، وهي حقيقة تقوم على ثلاث دعائم:  

  المشهود، والعلاقة بينهما. 
 أ ـ عالم الغيب

وهو عالم غير مدرك بالحواس، والحقيقة الأولى فيه، والأكبر على وجه الإطلاق هي وجود الله تعالى   
كما جاء بيانها في صدر الآية الأولى، والله هو المتصف بجميع صفات الكمال، والمنزه عن كل صفة من 

خرى إليها، والتي صفات النقص، وأعلى تلك الصفات هي صفة الوحدانية، التي تعود مجمل الصفات الأ 
هي عمود الإيمان وأساسه المتي، وعليها ينبني كل الدين في تكاليفه الإيمانية، وفي تكاليفه السلوكية، وفي 
هذه الصفة بالأخص تقع انحرافات الأمم فيأتي الوحي بالتصحيح نبوة بعد نبوة حتى النبوة الخاتمة، وما 

خر مظاهر من الخلل في الإيمان بهذه الصفة على وجهها زال المسلمون أنفسهم تتناوشهم بي الحي والآ
 الصحيح، وهو ما يجب الانتباه إليه والعمل على علاجه في البناء التربوي الأصيل. 

إن وحدانية الله تعالى هي وحدانية ذات أبعاد خمسة لا يتمن الإيمان الصحيح بها إلا باستجماع 
ُ لَا  تلك الأبعاد الخمسة التي هي: وحدانية في الذات بحيث لا تتصف ذات أخرى بصفة الألوهية :﴿ اللَّه

يُّ الْقايُّومُ  ها إِلَه هُوا الْحا
( ووحدانية في الصفات، بحيث لا يستجمع صفات الكمال ويتنزه 255﴾)البقرة/إلِاَٰ

     ﴿عن صفات النقص إلا الله تعالى                    ﴾ ووحدانية الأفعال (8/)طه ،
   ﴿بحيث لا يفعل في الكون شيء سوى الله تعالى                  ﴾/( 5)السجدة

  ﴿ووحدانية في المعبودية، بحيث لاينبغي أن يتجه الإنسان بالعبادة إلا إلى الله تعالى              

              ﴾/( ووحدانية في الحكم، بحيث لا شيء يحكم تصرفات 92)الأنبياء
را أالَه تاعْبدُُوا إِلَه إيِهاهُ  ﴿الإنسان ويحددها سوى الأمر الإلهي   ِ ۚ أاما  (.40)يوسف/﴾إِنِ الْحُكْمُ إِلَه لِِلّه

لقد أصبح الكثير من المسلمي إن لم يكن الأكثر منهم في عهد الانحدار تغيب عن أذهانهم بعض 
هذه الأبعاد للوحدانية سوى وحدانية الذات؛ ولذلك فشا فيهم الاعتقاد بمن يفعل في الكون نفعا وضرا 

فيهم ما يشبه سوى الله من نجوم أو أولياء من الأموات أو أناس من أهل الجاه والسلطان، كما فشا  
العبودية لغير الله من مظاهر الشرك الذي تتجه فيه الجباه إلى غير الله من المخلوقات طلبا للنفع ودفعا 
، واتجهت حياتهم في شؤونها العامة نحو الخضوع لأحكام وضعية مخالفة لأحكام الله تعالى فيما يعرف  للضرن

عليه النشء في خلل إيمان بين كانت له عواقبه بمذهب العلمانية، وأصبح كل ذلك أو بعض منه يحربّن  
 الوخيمة على التربية الإيمانية، وعلى نتائجها في تخريج الشخصية القوية المتوازنة الفاعلة.



دروب للتربية  -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  28        

 

وفي عالم الغيب تُت وجود الله تعالى موجودات أخرى من جنن وملائكة، ومن قضاء وقدر، ومن 
وحي يوحى إلى رسل مصطفي، وكل هذه الغيبيات لها آثار تربوية تترتب على الإيمان بها فإذا اختلن ذلك 

اد وللمجتمع عامنة، فليس الإيمان بها اختلن الإيمان في جملته، واختلن باختلاله الأداء العملي الفاعل للأفر 
لشيء من هذه المفردات الغيبية إلا وللإيمان به أثر تربوي في النفس والفكر على نحو ما للقدر المغينب 
على سبيل المثال من أثر في طمأنينة النفس وتسكي الخواطر والصبر عند الشدائد، وهي خصال تسهم 

 اق البناء.  في تقوية الشخصية التي بها يكون حسن الأداء في سي
 ب ـ عالم الشهادة   

هو العالم المحسوس، المتمثل في الكون بكل ما فيه من موجودات، وهو واقع حقن كما يبدو عليه 
تتخيله  ما  تفاصيل فيها سوى  تفاصيله، وليس وهما أو مجرد كتلة لا  أدواتنا الإدراكية بكل  في شهادة 

إنه .  الأذهان من أشكال وألوان وطعوم كما هو موقف بعض الفلسفات المثالية في تصورها للعالم المشهود
وجود حقيقي قائم بذاته، مستقلن عن إدراك المدركي وجدوا أو لم يوجدوا، وليس ظلالا أو صدى أو 
أخيلة لوجود آخر هو الوجود الحق بينما هذا الكون هو الوجود الزائف كما تصور ذلك أفلاطون ومن 

 على نهجه. 
إن هذا العالم المشهود هو عالم ذو بداية زمنية انطلق منها وجوده، وله نهاية سوف ينتهي إليها ذلك  

  ﴿الوجود                 ﴾/( وفيما بي تلك البداية وتلك النهاية يتقلب أطوارا في تغير 26)الرحمن
دائم لا يستقر على حال سوى تلك القواني الكبرى التي تمثنل نظاما يحكم مسيرته فإنها سننة ثابتة لا تتبدل 

د ولا تتغير، إلا إذا جاءت لحظة النهاية فإنن ذلك النظام الكون ينهار بأكمله فينهار معه العالم المشهو 
 بأكمله. 

ويقوم هذا العالم المشهود على توازن دقيق بي جميع مكوناته الأعظم منها والأصغر، فكل موجود 
من الموجودات الكونية له دور في منظومة الكائنات يقوم به، ويكون لذلك الدور قيمة في حفظ التوازن 

مستو  أو في  ببعضها،  وعلاقاتها  العظمى  السماوية  الأجرام  مستوى  على  سواء  الموجودات الكون،  ى 
الأرضية من جماد وحيوان ونبات، فإذا ما اختلن ذلك الدور أدى الأمر إلى اختلال في التوازن الكون 

نَا ﴿صغيرا كان ذلك الاختلال أو كبيرا، ملحوظا بصفة مباشرة كان أو غير ملحوظ َرأضَ مَدَدأنَاهَا وَألَأقَيـأ وَالأأ
نَا فِيهَا مِن كح  ء  مىوأزحون  فِيهَا رَوَاسِيَ وَأنَبـَتـأ  (.19الحجر/)﴾لنِ شَيأ

 ج ـ الله تعالى والعالم
وجود الله تعالى هو الوجود الحقن المطلق القائم بذاته، وأما ما سواه من عالم مشهود أو غير مشهود   

العالم مشهودة وغير  فوجوده مضاف إلى الله ومتوقف عليه، فالله تعالى هو الذي خلق كل موجودات 



دروب للتربية  -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  29        

 

مشهودة، وهو ما يدلن عليه حذف مفعول فعل خَلَقَ في فاتُة سورة العلق، فحذف المفعول يدل على 
عموم الفعل، وهذا الخلق الإلهي هو خلق على سبيل الإبداع من لا شيء وليس على سبيل تطوير ما هو 

 موجود من حال إلى حال، فقد كان الله ولم يكن معه شيء.
لقد خلق الله تعالى الكون وقدنر فيه الكفاية لموجوداته بحيث تستمر في الوجود إلى أجلها المحتوم، 

نَاهح بقَِدَر     ﴿ إنها كفاية في قدرة الكائنات على أن تُفظ التوازن في العلاقات بينها   ء  خَلَقأ   ﴾ إِناى كحلى شَيأ
وكفاية فيما يتوقف فيه بعضها على بعض في أسباب وجوده أو في أداء دوره ضمن المنظومة ،  (49/القمر)

اءً ل ِلسه   ﴿الكونية   ا فيِ أارْباعاةِ أايهامٍ ساوا اتاها ا أاقْوا قادهرا فِيها ا وا كا فِيها باارا ا وا اسِيا مِن فاوْقهِا وا ا را عالا فِيها جا  . (10/) فصلت﴾ ائِلِينا وا
وكما كان الله تعالى خالقا للكون، وكان الكون راجعا إليه في النهاية، فإنه فيما بي البداية والنهاية  
هو الذي يدبنر أمره، فكل شيء يقع فيه من حركة أو سكون، ومن وجود أشياء وانعدام أخرى، ومن تغيرن 

ا يقع صغيرا كان أو كبيرا، كليا من حال إلى حال إنما هو من فعل الله تعالى يقع وفق علمه القديم بكل م
  ﴿ كان أو جزئيا                        ﴾ /(. 5)السجدة 

وهذا التدبير الإلهي لشؤون الكون كلها بتمن وفق نواميس أرادها الله قانونا تجري عليه تصاريف 
يجعل تلك التصاريف تتم على صفة منطقية الموجودات الكونية كلها، وذلك هو قانون الأسباب الذي  

منضبطة رحمة بالعباد أن يستطيعوا العيش بما يحصل لهم من علم بذلك القانون، وإلا فإن الله تعالى قادر 
على أن يصرنف الكون بدون أسباب فيقول للشيء كن فيكون، وقد أشير إلى هذا القانون السببي في 

الإنسان خلق من علق، تقريرا لكون الأشياء والأحداث ينشأ بعضها فاتُة الوحي كما يتضمنه الإخبار بأن  
 من بعض وفق قانون، ولا ينشأ شيء منها اعتباطا على وجه الصدفة في غير انضباط. 

وكما خلق الله تعالى الكون من عدم، وكما يدبنر أمره في كل تفاصيله، فإنه قدنره بكيفية يكون فيها 
صائرا إلى نهاية محتومة، هي نهاية الانهيار الكلي في يوم من الأيام ليحلن محلنه نظام آخر هو نظام اليوم 

  ﴿الآخر، وهو ما عبرن عنه قوله تعالى في سورة العلق               ﴾  /(، فهذا الكون في 8)العلق
  ﴿ معرض أطواره النشيطة بالأحداث كما كان مخلوقا لله فهو راجع إليه بالفناء، فـ                    

                 ﴾/(، فعلاقة الكون المشهود بالله المتعالي عن الشهود هي أنه 27-26)الرحمن
 من عدم، ومدبىر من قِبله بعلمه وقدرته، وراجع إليه بالانهيار في زمن موعود. مخلوق له 
 ـ الإنسان ومهمته في الحياة   2

الإنسان ينتمي في سلنم الوجود إلى عالم الشهادة، فهو أحد مفردات الكون، يجري عليه باعتبار 
ذلك ما يجري على كلن الموجودات الكونية مما شرحناه آنفا، ولكنه من بي تلك الموجودات خحصن بوضع 

حياته، أو من   ممينز، سواء من حيث حقيقة تكوينه، أو من حيث علاقته بالكون، أم من حيث الغاية من 



دروب للتربية  -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  30        

 

حيث المصير الذي ينتهي إليه. وقد جاء في الوحي قرآنا وسننة بيان شامل لكلن تلك العناصر، مما يمكن 
أن يحعتبر تُديدا إيمانيا عقديا للإنسان كمحور أساسي ضمن المنظومة العقدية التي جاء بها الدين، وهو 

وبالبيئة الطبيعية التي يعيش فيها   محور يشكنل أحد أهمن الأركان التربوية، إذ الإنسان يكون تصونره لنفسه
 أحد أهمن المكينفات لحياته الفكرية والسلوكية، وخاصة إذا كان ذلك التصور يكتسي تصورا إيمانيا.

ولكنن هذا المحور لم يجد له حظا في البيان العقدي ضمن المدونة التراثية في علم العقيدة للأسباب   
التي شرحناها سابقا، فلا يوجد حسب علمنا ضمن تلك المدونة مبحث خاصن بالإنسان من تلك الجهات 

منكر بعضا منها كأن   التي ذكرناها، والحال أنن كلن تلك العناصر تعتبر من صلب العقيدة، بحيث لو أنكر
ينكر عنصر الروح في حقيقة التكوين، أو تكريم الإنسان وحرمته وحقوقه، أو مهمنته في الحياة خليفة في 

، ولم تغن شيئا كثيرا في هذا الشأن ما ورد 1الأرض لكان ذلك قادحا في إيمانه بما قد ينتهي إلى الخروج منه 
في المدونة العقدية من بيانات لبعض تلك المسائل منثورة هنا أو هناك من تلك المدونة الواسعة؛ ولذلك 
فإنه ينبغي فيما نقدر أن المشروع التربوي الأصيل يكون الإنسان كما جاء في بيانات الوحي أحد أهمن  

 المحاور التربوية فيه. 
 أ ـ مبدأ الإنسان  

يفيد التصوير القرآن لخلق الإنسان أنن هذا الخلق كان حادثة طارئة في تاريخ الموجودات الكونية،  
انقلب فيها هذا الكائن على تطاول من الزمن من حال إلى حال حتى أصبح  ولم يكن عملية تطورية 

محددة خلق الله تعالى إنسانا، فقد كانت الموجودات الكونية قائمة ومسماة بأسمائها، ثم في لحظة من الزمن  
الإنسان في صورته المكتملة، وبمكوناته الجسمية والعقلية التي هو عليها الآن، ذلك ما يفيده المشهد الذي 

بُّكا    ﴿أعلم فيه الله تعالى أنه سيخلق كائنا جديدا يكون خليفة في الأرض كما جاء في قوله تعالى:   ذْ قاالا را

اعِلٌ فِ  ئكِاةِ إِن يِ جا لَا مْدِكا وا لِلْما ناحْنُ نسُاب حُِ بحِا اءا وا ما ياسْفِكُ الد ِ ا وا ن يفُْسِدُ فِيها ا ما لِيفاةً ۖ قاالوُا أاتاجْعالُ فِيها سُ لاكا ۖ قاالا إِن يِ  ي الْْارْضِ خا نقُاد ِ

ا لَا تاعْلامُونا   المخلوق من أجل أن يكون خليفة لا يمكن أن يضطلع بهذه   (، فهذا الكائن 30)البقرة/  ﴾أاعْلامُ ما
المهمة إلا وهو مكتمل الخلق جسميا وروحيا وعقليا، وهو ما يدل على أنه خحلق في تلك اللحظة الزمنية 
المحددة على وجه الاكتمال، ولم يكن متطورا عن كائنات أدنى فلا تعرف له إذن بداية زمنية على وجه 

 التحديد. 
الفردي متمثلا في آدم أبي  تعيننه  ولكن إذا كان الإنسان قد وجد في بداية زمنية محددة باعتبار 
الإنسانية، ثم في أفراد أبنائه من بعده، فإنه كان قائما في العلم الإلهي منذ القدم، ففي هذا العلم قضاء 

 
انفرد فيما نعلم الراغب الأصبهاني بتأليف مفرد جامع في الإنسان هو كتابه " تفصيل النشأتين وتحصيل    1

السعادتين" ولما رأينا فيه من أهمية قمنا بتحقيقه. وقد كان لنا اهتمام بهذا الموضوع منذ زمن ضمن 

ان " الإنسان في العقيدة  اضطلاعنا بتدريس علم العقيدة، وفي إطار ذلك بدأنا مشروعا بحثيا تحت عنو 

 الإسلامية" تيسّر إصدار جزأين منه، وندعو الله أن ييسّر لنا إصدار الأجزاء الثلاثة الباقية. 



دروب للتربية  -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  31        

 

بأنن كائنا بمواصفات محددة هي مواصفات الإنسان سيكون مخلوقا في زمن محدد هو زمن خلقه، وبحسب 
تلك المواصفات حدندت له المهمة التي سيكلنف بها والغاية التي من أجلها خحلق، وإذن فإن الإنسان إذا  

يقته كان لها نوع سبق في كان وجوده العيني محددا ببداية زمنية هي لحظة خلقه، فإن ماهيته المحددة لحق
الوجود عن وجوده العيني، وهي تلك الماهية القائمة في علم الله، والتي سيكون وجوده أفرادا عينية مندرجا 
ضمن  الماهية المشتركة السابقة في الوجود على أولئك الأفراد، خلافا للفلسفة الوجودية التي تنفي الماهية 

وجود العيني سابق في الزمن على الماهية التي يصنعها الفرد بنفسه كما القبلية للإنسان، وتذهب إلى أنن ال
 . 1يريد بعد وجوده العيني 

البداية المحددة من تاريخ الكون إلا لحكمة أرادها الله تعالى، سواء ولم يكن وجود الإنسان في تلك  
من حيث نوع هذا المخلوق أو من حيث توقيت خلقه، وإذا كانت تلك الحكمة غير مصرنح بها على وجه 
التفصيل إلا أننا نعلمها على وجه كلي يقينا بما هو ثابت من صيانة أفعال الله تعالى عن العبث، كما يمكن 

ستخلصها من إشارات قرآنية ومن استنتاجات عقلية تدعمها، فالإنسان بجمعه بي عنصري المادة أن ن
والروح يحعتبر تماما لمنظومة المخلوقات السابقة التي كانت متمحضة للروح كالملائكة أو متمحضة للمادة 

الن بذلك  ليتجلى  الكونية،  الموجودات  دائرة  اكتملت  إذن  فبه  المخلوقات،  سائر  البديع في وهي  سق 
المشهد الكون إظهارا لقدرة الله تعالى، ولا يبعد عن هذا المعنى من معان الحكم الإلهية أن يكون خلق 
الإنسان هو مظهر من التفضل الإلهي يظهر فيما ينعم به الله تعالى من نعم في الدنيا والآخرة كما أشار 

اعلم أن وجه الحكمة في خلق المكلف ] الإنسان [ أنه تعالى خلقه   » إليه القاضي عبد الجبار في قوله:
 ِِ ، وبالجملة فإن وجود الإنسان لا مجال فيه حسب التصور الإسلامي 2«  لينفعه بالتفضنل ويعرنضه للثوابِ

للعبثية كما هو شأن فلسفات أخرى قديمة وحديثة، وإنما هو مبني على حكمة سواء من حيث ذاته أومن 
 .3حيث مبدأه الزمني 

 ب ـ قيمة الإنسان 

لئن كان الإنسان في التصور الإيمان الإسلامي جزءا من الكون، يجري عليه ما يجري عليه من سنن 
مادية، إلا أننه في سلنم القيمة  ينفرد بالدرجة العليا في ترتيب الموجودات الكونية، لا يدانيه في ذلك شيء 

باعتبار مطلق إنسانيته مجردة عن   منها فضلا عن أن يساويه، وهذه الدرجة القيمية العليا يحتلها الإنسان
كل اعتبار من الاعتبارات العارضة، وناهيك في ذلك بأنه عند خلقه جمع الله تعالى له الملائكة، وأمرهم 
بالسجود له، وهم المطهرون الذين لا يعصون الله فيما يؤمرون، فذلك دليل على ما لهذا القادم الجديد  

يت  قيمة جعلته  الكون من  قرنره الإمام على موجودات  بينها، وذلك ما  المفاضلة  صدنرها جميعا في سلنم 
 

 وما بعدها  455راجع: يوسف كرم ـ تاريخ الفلسفة الحديثة:   1
 وما بعدها. 96، وراجع أيضا: الماتريدي ـ التوحيد: 11/134القاضي عبد الجبار: المغني ـ    2
 راجع في ذلك كتابنا: مبدأ الإنسان ضمن سلسلة " الإنسان في العقيدة الإسلامية   3



دروب للتربية  -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  32        

 

أشرف الموجودات هو الله تعالى، وإذا   »   الرازي معللا هذه الرتبة العالية للإنسان بي الموجودات في قوله: 
كان كذلك فكلن موجود كان قربه من الله تعالى أتمن وجب أن يكون أشرف، لكن أقرب موجودات هذا 

. 1«العالم من الله هو الإنسان ... فوجب الجزم بأن أشرف موجودات هذا العالم السفلي هو الإنسان
وهذه الدرجة العليا التي بحوئها الإنسان شاء الله تعالى أن تكون مبنية على قيمة ذاتية خصنه الله تعالى بها 

  في خلقه دون غيره، وعلى قيمة متأتية من العلاقة التي جعلها تربطه بالكون، والمنزلة التي بونأه إياها فيه.
أما من حيث القيمة الذاتية، فإنها تتجلنى أول ما تتجلى في شرفية خلقه، إذ خصنه الله تعالى في 

مَنـَعَكَ أَن ﴿   ذلك بعناية فريدة به من بي سائر المخلوقات وهو ما جاء قوله تعالى: إِبألِيسح مَا  قاَلَ يَا 
بَرأتَ أَمأ كحنتَ مِنَ الأعَالِيَ   تَكأ خلق الله »:  (، وفي قول الرسول  75)ص/  ﴾تَسأجحدَ لِمَا خَلَقأتح بيَِدَيىۖ  أَسأ

، فهذه الخصوصية في خلق الله تعالى آدم بيديه، وفي خلقه على صورته مهما كان  2« آدم على صورته
فيهما من مجازية تدلن على شرفية نالها الإنسان دون غيره في حادثة خلقه، كما تتجلى هذه الشرفية للمعنى  

أيضا في حسن التقويم الذي خلق عليه الإنسان، فهو قد جمع بي ما تفرنق في كلن الكائنات الأخرى، إذ 
لكونية الأخرى، وهو جمع هي إما روح بلا مادة مثل الملائكة، أو مادنة بلا روح مثل سائر الموجودات ا

بينهما فكان كيانه يشمل جسما مادنيا وروحا ذات قوى متعددة نفخها الله فهي وأعلاها قوة العقل، 
وبالإضافة إلى هذا التكوين المزدوج فإن الكيان الإنسان قحدنر على نحو من فعالية الأعضاء ومن جمالية 

سَنِ تَـقأوِيم   ﴿  : المظهر ما أجمل تقريره في إيجاز بليغ قوله تعالى نسَانَ في أَحأ نَا الإأِ  .3(4/)التي ﴾   لقََدأ خَلَقأ
ومن مظاهر الرفعة الذاتية للإنسان أن جعله الله تعالى كائنا مكلنفا بحمل الأمانة بناء على ما كوننه 

مََانةََ عَلَى ﴿  عليه من عقل يدرك الحقائق، ومن إرادة حرنة يكون بها الاختيار، فقال تعالى :  نَا الأأ إِناى عَرَضأ
إِنىهح كَ  نسَانحۖ   الإأِ وَحَمَلَهَا  هَا  مِنـأ نَ  فَقأ وَأَشأ يَحأمِلأنـَهَا  أَن   َ فأَبََيأ بَِالِ  وَالجأ َرأضِ  وَالأأ جَهحولًا السىمَاوَاتِ  ظلَحومًا  انَ 

التكليف دون غيره من  (72﴾)الأحزاب/ أمانة  الكائنات إنما هي لعلو ، فتحميل الإنسان هذه الأمانة 
تار لها ذوو الرفعة في المؤهلات التي تمكنهم من النهوض بها، ويلحق بهذه  مقامه، فالمهامن العظيمة إنما يخح
الرفعة جراء التكليف رفعة بما يترتب عليها من العبودية لله التي تُرنر من كل عبودية لغيره، كما أشار إليه 

ؤْمِنيِنا    ﴿  قول تعالى: كُنتمُ مُّ إِن  الْْاعْلاوْنا  أانتمُُ  وا نوُا  لَا تاحْزا تاهِنوُا وا لَا  (، فالمؤمن المخلص في 139)آل عمران/  ﴾وا

 
آراء العلماء في المفاضلة بين الإنسان   21/17، وراجع فيه أيضا: 21/15الرازي ـ التفسير الكبير:    1

 والملائكة، وانتهاء أكثرهم إلى شرفية الإنسان عليهم. 
 أخرجه البخاري، كتاب الاستئذان، باب بدء السلام   2
استفاض كثيرون في وصف علية التكوين الإنساني من وجوه متعددة. راجع في ذلك على سبيل المثال:     3

، وابن  21/13الجاحظ ـ الدلائل والاعتبار، والغزالي ـ الحكمة في مخلوقات الله، والرازي ـ التفسير الكبير: 

 30/424عاشور ـ التحرير والتنوير: 



دروب للتربية  -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  33        

 

عبوديته لله عن إرادة حرة يكتسب من عبوديته تلك علوا لا يكون لغيره حتى وإن كان خاضعا لله تعالى 
  على سبيل الحتم مثل الملائكة وسائر الموجودات الأخرى. 

إليه كيانا فرديا، وإنما هو ذلك  المنظور  العقيدة الإسلامية هو ذلك الإنسان  وليس الإنسان في 
الإنسان كيانا فرديا وكيانا اجتماعيا معا؛ ولذلك فإن حقيقة الإنسانية فيه لا تكتمل إلا بتكامل البعدين 

ان الفرد في مثل قوله تعالى: معا، وهو ما يعبرن عنه الخطاب القرآن المستديم لجماعة الناس وليس للإنس
كما يبدو (،  21﴾ ) البقرة/يَا أيَّـُهَا النىاسح اعأبحدحوا ربَىكحمح الىذِي خَلَقَكحمأ وَالىذِينَ مِن قَـبألِكحمأ لعََلىكحمأ تَـتـىقحونَ ﴿

اما أيضا في التكاليف الدينية هي في مجملها تكاليف جماعية بما فيها تلك المتعلقة بالعبادات صلاة وصي
 وزكاة، فللإنسان مجتمَعا في الإسلام منزلة عليا في تُديد حقيقة الإنسان تكريما وتشريعا وتكليفا. وحجا 

 ج ـ الإنسان والبيئة الطبيعية
لعل من أهمن ما ينبغي التفصيل فيه فيما يتعلق بحقيقة الإنسان وعلاقاته الوجودية تلك العلاقة التي 
رسمها القرآن الكريم والحديث الشريف بي الإنسان والبيئة الطبيعية التي يعيش فيها، وذلك بالنظر إلى ما 

البيئية الخانقة التي يعيشها العالم،    شهدته هذه العلاقة في الفلسفة الغربية من توتر أدى إلى هذه الأزمة 
عليه  انبت  الشأن مخالف لما  للحياة كلها، فقد جاء الإسلام بمعتقد في هذا  تنذر بمصير مشؤوم  والتي 
الفلسفة الغربية، وهو معتقد من شأنه أدخل في المنظومة التربوية ونحشنئت عليه الأجيال أن يكون علاجا 

تها ثقافية فلسفية، وليست أزمة تقنية فنية كما شرح ذلك شرحا وافيا لهذه الأزمة، إذ هي أزمة في حقيق 
 . «الأرض في الميزان  » آل قور في كتابه

وتقوم علاقة الإنسان بالبيئة الطبيعية في المعتقد الإنسان على معنى الوحدة والأخوة بي الطرفي 
مهما كان للإنسان من علو مقام عليها، ومهما بحنيت عليه البيئة من كونها مسخرة للإنسان، فقد جاء 

نا أساسيا من الأركان البيان القرآن والنبوي مؤكدا في مواضع عديدة على هذه المعان حتى أضحت رك 
التي تنبني عليها العلاقة بي الطرفي، مع ما ينشأ عن ذلك من آثار فكرية ونفسية وسلوكية في التصرفات 
الإنسانية إزاء الطبيعة. وذلك ما نقدنر أنه ينبغي أن يكون عنصرا بارزا في التربية الإيمانية مواجهة للأزمة 

دة التي تربط الإنسان بالبيئة حسب ما ورد في البيان الديني في مظاهر البيئية الراهنة. وتتجلى الوحدة الوح
 متعددة، منها ما هو مادي، ومنها ما هو روحي. 

أنن الإنسان يوجد من نفس العناصر   فالوحدة المادية تظهر في وحدة العناصر، إذ يقرر القرآن الكريم
التي تتكونن منها الموجودات البيئينة الجامدة والحينة، فحينما يحقارن بما على الأرض من جمادات يتبين على 

ا عنه في   اختلافما يبدو  في الظناهر من   بينه وبينها أنن أصل تكوينه ليس إلان ممنا تتكونن هي منه معَبرى
اب الذي يرمز إلى عناصر المعادن التي تتكونن منها كلن مفردات البيئة على اختلافها  القرآن الكريم بالترن

نَاكحم منِن تحـرَاب     ﴿ كما في قوله تعالى: الإنسان  وحينما يحقارن  (.  5) الحج/    ﴾يَا أيَّـُهَا النىاسح إِن كحنتحمأ في ريَأب  منِنَ الأبـَعأثِ فإَِناى خَلَقأ



دروب للتربية  -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  34        

 

وبينها من أهمن عناصرها عنصر   جامعة بينه بما على الأرض من مظاهر الحياة يتبين أنن وحدةً في التنكوين  
ء  حَين    ﴿: الماء كما عبرن عنه قوله تعالى وَاللَّىح خَلَقَ كحلى دَابىة  ﴿(، وقوله تعالى30)الأنبياء/ ﴾  وَجَعَلأنَا مِنَ الأمَاءِ كحلى شَيأ

 (. 45)النور/  ﴾ منِن مىاء  
التنكوين، فإننه تربطه معها وحدة مادنية في الكيفينة وكما تربط الإنسان بالبيئة وحدة مادنية في عناصر  

التركيبينة لتلك العناصر، فقد رحكنبت الموجودات البيئينة كلنها بما فيها الإنسان بكيفينة التنزاوج كما يثبته قوله 
ِ لعََلىكحمأ تَذكَىرحونَ تعالى:﴿ نَا زَوأجَيأ ء  خَلَقأ سحبأحَانَ الىذِي :﴿(، وكذلك قوله تعالى49)الذاريات/﴾ مِن كحلنِ شَيأ

َرأضح وَمِنأ أنَفحسِهِمأ وَمِمىا لَا يَـعألَمحونَ  َزأوَاجَ كحلىهَا ممىا تحنبِتح الأأ (. ويبلغ البيان القرآن أوجه 36)يس/﴾خَلَقَ الأأ
في   والبيئة  الإنسان  بي  المادنية  الوحدة  على  الدنلالة  نَـبَاتاً وَاللَّىح  ﴿  :تعالىقوله  في  َرأضِ  الأأ منِنَ   ﴾ أنَبـَتَكحم 

فالتنعبير بالإنبات من الأرض هو تعبير يوحي بوحدة العنصر بي الإنسان وكلن ما ينبت من   (،17)نوح/
الأرض متمثنلة في إنشاء الإنسان مثل جميعها من عناصر الأرض، ووحدة الكيفينة بينها متمثنلة في نشوء 

ا يخلقنا من »بعضها من بعض وفق دورة تشملها جميعا   فالله تعالى أنبت الكلن من الأرض لأننه تعالى إنمن
 .1« الننطف وهي متولندة من الأغذية المتولندة من الننبات المتولند من الأرض  

ليســـــت الوحدة التي يثبتها القرآن الكريم بي الإنســـــان والبيئة بمقتصـــــرة على الوحدة المادنية، بل  و 
بينهما ذات بعد روحي، وذلك بما يصــونر من رابطة للإنســان بالموجودات البيئينة  هو يتعدنى بها إلى وحدة  

ا هو من القرب منهـا وهي من القرب منـه من النـاحيـة الوجـدانيـة بحيـث تتكونن منهمـا   تجعلـه يشـــــــــــعر كـأنمـن
كريم على  وحـدة جـامعـة من الأخونة والمحبنـة والرنأفـة والتنوافق الننفســـــــــــي. فهـذه المعـان كلنهـا يحرص القرآن ال

بثنها وإبرازها في صـــلة الإنســـان بالبيئة بأســـاليب مختلفة وفي مقامات متعدندة ســـواء بصـــفة مباشـــرة أو غير  
ــمنن معنى من الوحدة الوجدانية  لة تتضـ ــن ــورة عن هذه الصـ ــتقرن في الذنهن من مجملها صـ ــرة، بحيث يسـ مباشـ

 العناصر ووحدة القانون.الرنوحية تتجاوز تلك الوحدة المادنية الجافنة متمثنلة في وحدة 

يصـونر القرآن الكريم كلان من الإنسـان والبيئة الطنبيعينة   إذ لله  ومن مظاهر تلك الوحدة وحدة الولاء
ــأنهما، فكأنن  ــوعهما كليهما لنفس القدرة الخالقة لهما والحكمة المدبنرة لشـ ما طرف موحند في خضـ على أنهن
بينهما إذن أخونة في هذا الشنأن، إذ ينتميان كالإخوة إلى نفس السنبب الموجد وإلى نفس السنبب الرناعي، 

ن ينخرطـان ضـــــــــــمن طرف واحـد مخلوق مـدبىر إزاء موجود خـالق مـدبنِر لهمـا جميعـا، وهمـا لـذلـك فهمـا إذ
 يدينان له سويان بالولاء وإن اختلفت بينهما هيئة ذلك الولاء وطبيعته وتعابيره.

 
 141/   29الرازي ـ التفسير الكبير:   1



دروب للتربية  -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  35        

 

ومن مظاهر هذا الولاء لله تعالى الذي يتوحند فيه الإنسان والبيئة ما يشملهما جميعا من وحدة 
تتعالى فالله  والوظيفة،  والكيف  للكمن  مسبق  تقدير  وفق  ﴿ المأتى  دِيرًا:  تَـقأ فَـقَدىرهَح  ء   شَيأ  ﴾وَخَلَقَ كحلى 

لِلَّىِ ﴿ووحدة المصير الذي ينتهيان إليه بعد تُقنق الغاية من وجودهما وفق ذلك التنقدير، ف ـ  (،2)الفرقان/
نـَهحمَاۖ  وَإِليَأهِ الأمَصِيرح  َرأضِ وَمَا بَـيـأ وفيما بي ذلك المأتى وهذا المصير (،  18/)المائدة  ﴾محلأكح السىمَاوَاتِ وَالأأ

هما بحكمته، فالله تعالى هو  يخضعان جميعا للتندبير الموحىد من قِبل الله تعالى الذي يرعاهما برحمته ويسيرن
َرأضِ ﴿  الذي رَ مِنَ السىمَاءِ إِلَى الأأ َمأ ومن هذه الوحدة في المأتى والمصير والتندبير   (.5)السجدة/  ﴾يحدَبنِرح الأأ

بي الإنسان والبيئة تنشأ وحدة بينهما في الخضوع المشترك لمن بيده الخلق والمصير والتندبير، ووحدة في 
تعالى  منهما خاضع بالعبودية لله  له، فكلن  مَن في  ﴿  الولاء  ََٰنِ إِن كحلُّ  الرىحمأ إِلاى آتي  َرأضِ  وَالأأ السىمَاوَاتِ 

(، فالإنسان كما سائر المكوننات البيئينة خاضعة لله تعالى، تجري عليها جميعا قوانينه وسننه 93/)مريم﴾عَبأدًا
ء  ﴿التي لا تستطيع منها فكاكا، وهي جميعا تمارس هذه العبودية فعلا وتعترف بها قولا وحالا ف ـ إِن منِن شَيأ

بِيحَهحمأ  قَهحونَ تَسأ دِهِ وَلََٰكِن لاى تَـفأ فالتنسبيح هو الاعتراف بالخضوع لله تعالى،   (،44)الإسراء/ ﴾إِلاى يحسَبنِحح بحَمأ
 وهو مسلك جميع الموجودات البيئينة وإن اختلفت طريقة التنعبير عنه بي الإنسان وغيره. 

ــونر    ومن الوحدة الروحية وحدة الوجدان، إذ ريف رابطة وجدانية يصـــ ــن القرآن الكريم والحديث الشـــ
بي الإنسـان والبيئة، وهي وحدة تتمثنل في عواطف مشـتركة  يتبادلانها بينهما، وتكونن منطقة مشـتركة يمتدن  
فيها كلن منهما إلى الآخر في حركة وجدانية تشـبه تلك التي تكون بي بني البشـر. وإذا كان هذا التنصـوير  

ــان من جهـة والبيئـة من جهـة أخرى ينحو منحى الحقيقـة الواقعيـة في جهـة   للوحـدة الوجـدانيـة بي الإنســـــــــ
الإنســـــــــان، وينحو منحى الرنمزية في جهة الموجودات البيئينة، فإننه على أينة حال يقصـــــــــد منه تأكيد تلك  

وهو خطن الوحدة في التنصونر الإسلامي كخطن أساسي من الخطوط المكوننة لعلاقة الإنسان بالبيئة عموما،  
 يترتنب عليه أثر تربوي عظيم في السنلوك البيئي.

ونرت في القرآن والحـديـث في طرفي الحقيقـة والرنمز مـا   ومن مظـاهر هـذه الوحـدة الوجـدانيـة كمـا صـــــــــــح
يربط بي الإنسـان والبيئة من عاطفة المحبنة النناشـئة من وشـائج القرابة بينهما وما يترتنب عليها من عواطف  

قرآنية والحديثينة بصــــفة مباشــــرة وغير  الرنأفة والرنحمة والاحترام، وقد جاء ذلك المعنى مطنردا في البيانات ال
 عارضة.  معانفي صلة الإنسان بالبيئة وليس مجرند مبدئي   هو معنىمباشرة، ممنا يتبين معه أنن المقصود 

المختلفة عامنة، ومن الأنواع الحيوانينة ومن ذلك ما جاء في القرآن الكريم من تشبيه للأنواع البيئينة 
وَمَا مِن دَابىة    ﴿:خاصنة بالننوع الإنسان في انتظامها جميعا أمما كما ينتظم نوع الإنسان أمما، وذلك في قوله تعالى



دروب للتربية  -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  36        

 

أَمأثاَلحكحم أحمَمٌ  إِلاى  يَطِيرح بجَنَاحَيأهِ  وَلَا طاَئرِ   َرأضِ  تتنسع فهذه    (،38)الأنعام/﴾في الأأ المثلينة بي الإنسان والحيوان في الأممية 
المشتركة بينهما التي تلتقي كلنها عند معنى القرابة بي الطنرفي، وهو ما يتيح مجالا   1للعديد من العناصر 

 من العاطفة الوجدانية تترتنب في العادة على ما بي الموجودات من القرابة. 
  صلى الله عليه وسلم  ولعلن من أبرز ما يمثنل تلك العاطفة الوجدانية بي الإنسان والكائنات االبيئينة ما جاء في قوله 

، فهو تعبير عن  2«هذا جبل نحبنه ويحبننا»في جبل أحد لمنا أشـــــــــرف عليه وهو راجع إلى المدينة من ســـــــــفر
عاطفة وجدانية  هي عاطفة المحبنة بي الإنســــان وبي هذا الجبل، ويمكن أن تتعدنى  هذه العاطفة بالقياس  
إلى ســــــــــــائر مظـاهر البيئـة من المخلوقـات، فـإذا عـاطفـة من المحبنـة والودن تربط بي الإنســــــــــــان وبي البيئـة  

 بأكملها.  

ومن مظاهر هذه الوحدة الوجدانية أيضــا في التنصــوير القرآن والحديثي ما يتكرنر فيهما من ضــرب 
لاح والطنلاح، وذلك  التنشــابيه والأمثلة بي الإنســان وبي موجودات ومشــاهد بيئينة في كلن من طرفي الصــن

إنن   »: صلى الله عليه وسلم، حيث قال  مثلما جاء في حديث ابن عمر من تشبيه الإنسان المسلم بشجرة الننخل في الننفع
ا مثل المسـلم، فحدنثون ما هي، قال ابن عمر رضـي الله عنهما:   جر شـجرة لا يسـقط ورقها، وإنهن من الشـن

ا الننخلة، فاسـتحييت، ثمن قالوا: حدنثنا ما هي يا رسـول    فوقع النناس في شـجر البوادي، ووقع في نفسـي أنهن
جرة في البركة والخيرينة 3  «الله، قال: هي الننخلة ــن ــان بالشــ ــبيه الإنســ ــأنه أن يوقع في الننفس   4، فتشــ لمن شــ

ربت مثلا في العطاء، وهو إحســـــاس يكونن ضـــــربا من   جرة التي ضـــــح إحســـــاســـــا بالمحبنة والودن نحو هذه الشـــــن
 الوحدة الوجدانية بي الإنسان والبيئة الأرضية.

لا شكن أنن هذا البيان الديني في علاقة الإنسان بالبيئة الطبيعية يؤسس لتربية تكون فيها هذه البيئة 
مكوناتها المادية متصفة في ذاتها من حيث القيمة الذاتية بالرفعة وعلو المقام، لا كما استقرن عند بعض بكل  

الفلسفات القديمة والحديثة أن المادنة تتنصف بالدونية والخسة، وكفى في شأن البيئة رفعة وعلو قيمة أنها 
يحعلم وجوده وصفاته، كما أنه مسرح لحياة   تعدن مجلى لخلق الله تعالى، ومناطا لصفات كماله، بالتأمنل فيها

 الإنسان، وميدان للقيام بمهمة الخلافة كما كلنفه بذلك الله تعالى. 

 
 222/  12راجع : الرازي ـ التفسير الكبير:  1
 أخرجه البخاري ـ كتاب فضائل المدينة / باب حرم المدينة 2
 أخرجه البخاري ـ كتاب العلم / باب حرم المدينة  3
 179/  1راجع شرح ذلك في: ابن حجر ـ فتح الباري:  4



دروب للتربية  -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  37        

 

س لتربيـة يكون فيهـا للإنســـــــــــان احترام للبيئـة ورأفـة ورحمـة بهـا في  كمـا أنن هـذا البيـان الـديني يؤســـــــــــن
تصــــرفه إزاءها، إذ هي ذات قيمة في ذاتها، وهي مرتبطة معه بوشــــائج القربّ، فمطلوب منه أن يكون في  

ــتنزف مقدىراتها، أو بعب ــراف يســــــ ــد فيها بإســــــ ــتثماره لخيراتها رفيقا بها، غير مفســــــ ثية تخلن بتوازنها، أو اســــــ
ــان. وهذا ما  ــتهتار يلونث طبيعتها، وذلك لتبقى دوما قادرة على إعالة الحياة والوفاء بمطالب الإنســــ باســــ
يقابله في ثقافة الغرب ذلك العداء بي الإنســـــــــان والطبيعة الذي أحشـــــــــربته الفلســـــــــفة الغربية القديم منها 

هر والإخضاع كما هي العبارات الرائجة اليوم، وهذا ما والحديث، فصار تصرنفه إزاءها تصرنف الغزو والق
 ينتج عنه الفساد والإفساد، وهو ما أفرز الأزمة البيئية الراهنة. 

ــان والبيئة في مظاهره  س لمعنى الوحدة بي الإنســـ ــن ــبح هذا التنعليم القرآن والحديثي المؤســـ وقد أصـــ
المختلفة صورة واقعية في التنصونر الثنقافي الإسلامي عليه انبنت الحضارة الإسلامية بأكملها، وعليه قامت 

م له العلوم والفنون وكافنة مظاهر العمران، فقد كان الإنســــــــان في هذه الحضــــــــار  ة يعتبر كائنا بيئينا، تحرســــــــَ
ــاس أننه كائن قادم من خارج البيئة فهو  ــاس، وليس على أســــ ــريف الحياة على ذلك الأســــ الخطط في تصــــ

 متنصف بالغربة عنها والتنضادن معها.
لوحدة بي الإنســـان  با الاعتناءولعلن من أوضـــح ما يدلن على هذا المنحى الحضـــاري الإســـلامي في 

والبيئة ما كان مســــتقرنا في ذلك المنحى من معنى ســــائر  يمحثنل فيه الإنســــان بأننه العالم الأصــــغر، ويمثنل فيه  
غير  العالم الطنبيعي بأننه الإنســـان الأكبر، تعبيرا عن الوشـــائج القوينة بينهما، بحيث يســـتجمع الإنســـان الصـــن

ســـلامي باســـتفاضـــة، وعبرن عنه الرناغب لإما كان يتردند في الفكر ا  خصـــائص العالم الطنبيعين الكبير، وذلك
جمع الله تعالى في الإنســــــــان قوى بســــــــائط العالم ومركنباته وروحانياته وجســــــــمانياته   »الأصــــــــبهان بقوله: 

ث إننه بواســــــطة العالم حصــــــل، وعن أركانه وقواه أوجد هو العالَم، ومبدعاته ومكونناته، فالإنســــــان من حي
ومن حيث إننه صــــــــغحر شــــــــكله وجمع فيه قواه ] هو [ كالمختصــــــــر من العالم .. ولكون العالم والإنســــــــان  

 .  1 «متشابهي إذا اعتحبرا قيل: الإنسان هو عالم صغير، والعالم إنسان كبير

هت فيه العلوم الإسلامية  ولعلن من التنجلنيات الحضارية لهذا المعنى من وحدة الإنسان والكون ما اتجن
اه التنواصل فيما بينها أخذا وعطاء، بحيث يستفيد بعضها من بعض  قاطبة الإنسانن منها والطنبيعي من اتجن

الطنبيعينة من وشائج الوحدة المقتضية في المادنة والمنهج جميعا، وذلك بناء على ما بي الإنسان والبيئة  
للتنواصل العلمي، وذلك ما كان سببا من أسباب التنقدنم العلمي في كلن من علوم الطنبيعة وعلوم الإنسان 
ملهما لاكتشاف حقائق في كينونة  الطنبيعينة  البيئة  في  اكتشاف حقائق  ما كان  فكثيرا  على حدن سواء، 

 
 78ـ  76الراغب الأصبهاني ـ تفصيل النشّأتين:  1



دروب للتربية  -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  38        

 

ة في كتاب الغزالي المترجم  الإنسان والعكس صحيح أيضا، وقد جاء في هذا المعنى وصف ذو دلالة معبرن
 .«الحكمة من مخلوقات الله   » بـ  

عنصرا    الطبيعية  والبيئة  الإنسان  بي  العلاقة  أن يجعل هذه  المنشود  التربوي  بالنظام  وإنه لحري 
أساسيا من عناصر التربية الإيمانية من أجل تخريج أجيال تشعر إزاء البيئة بقيمتها العليا مهما كان للإنسان 

من قواني المسير، فتتعامل معها إذن من تفونق عليها، كما تشعر إزاءها بوحدة المأتى والمصير وما بينهما  
بالمحبة والرفق واللطف، وتتصرنف فيها بما يحافظ عليها وينميها لا بما يفسدها ويدمرها، وبهذه التربية يمكن 

 أن يقدم المسلمون للعالم مقترحا فلسفيا وعمليا يسهمون به في حلن معضلة الأزمة البيئية. 
 د ـ غاية الحياة الإنسانية

تقرنر العقيدة الإسلامية أنن الإنسان خلق لمهمة يقوم بها في حياته الدنيا ليحجازى عليها في حياته 
الآخرة، وقد جاء القرآن الكريم يؤكند هذه الحقيقة على سبيل السلب والإيجاب. فعلى سبيل السلب جاء 

إنما هو وجود عبثي لا غاية القرآن ينفي في قطعية لما قد يقع في بعض النفوس من أن وجود هذا الإنسان  
له، وهو ما كان ديدن مذاهب فلسفية في القديم كالفلسفة الدهرية، وفي الحديث كالفلسفة الوجودية، 

اَ ﴿وفي إبطال هذه النوازع ما كان منها وما قد يكون جاء القرآن الكريم يقول في قطعية:   تحمأ أَنمى أَفَحَسِبـأ
نَاكحمأ عَبـَثاً وَأنَىكحمأ إِ  نَا لَا تحـرأجَعحونَ خَلَقأ نسَانح أَيَحأسَبح  ﴿( كما جاء يقول في نفس السياق: 115)المؤمنون/﴾  ليَـأ الإأِ

كََ سحدًى   (36)القيامة/  ﴾ أَن يحترأ
وأما على سبيل الإثبات، فإن الله تعالى حدند بوضوح قطعي المهمة التي من أجلها خحلق الإنسان،  

َرأضِ ﴿وتلك هي مهمة الخلافة في الأرض كما جاء في قوله تعالى:   إِذأ قاَلَ ربَُّكَ لِلأمَلَائِكَةِ إِننِ جَاعِلٌ في الأأ
(، وفي تسمية هذا القادم الجديد على الكون باسم المهمة التي كحلنف بها لا باسمه الذي 30)البقرة/  ﴾خَلِيفَةً 

جحعل علما عليه نكتة بديعة، تتمثل في الإشارة إلى أنن الخلق إنما كان من أجل الخلافة وهي الغاية منه، 
 ن خلق الإنسان. كما يفيده هذا الاقتران بي الطرفي، فهذه المهمة مهمة الخلافة هي إذن الغاية م

وتعني الخلافة في الأرض أن يكون الإنسان مطبقا في وجوده على الأرض أوامر الله ونواهيه، فأحد 
معان الخلافة في اللغة أن يكون المستخلَف قائما مقام من استخلفه في تنفيذ أوامره، وهو المعني الذي 

، وكان  1« وخَلَفيته قيامه بتنفيذ مراد الله تعالى من تعمير الأرضفالخليفة آدم،  » قرره ابن عاشور في قوله:
فالمطلوب منه ] أي الإنسان[ أن يكون   »  قبل ذلك قد قرنره الإمام الشاطبي إذ يقول في ذات المعنى:
مجاريها ومقاصده  أحكامه  استخلفه، يجري  من  مقام  خلق 2«قائما  أجلها  من  التي  المهمنة  فإنن  وإذن   ،

الإنسان هي أن يكون ساعيا في الأرض بتنفيذ أوامر الله تعالى ونواهيه خلافة عنه، وهو ما يتطابق في 
 

 1/399ابن عاشور ـ التحرير والتنوير:   1
 2/332الشاطبي ـ الموافقات:   2



دروب للتربية  -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  39        

 

نسَ إِلاى ليِـَعأبحدحونِ ﴿المعنى مع ما جاء في قوله تعالى: نى وَالإأِ (، وبالجمع بي 56)الذاريات/ ﴾وَمَا خَلَقأتح الجأِ
  .1المعنيي تكون الخلافة إذن هي السعي في الأرض بمنهج العبادة 

أما مضمون الخلافة التي هي مهمة الإنسان في الحياة فهو يقوم على معنيي أساسي: الأول، أن 
يكون الإنسان ساعيا في ترقية نفسه باعتباره فردا وباعتباره هيئة جماعية. فالترقني الفردي يكون بتزكية 

والحكمة والرشد، وتزكية جميع القوى التي النفس بالتقوى والفضيلة والسمو الروحي، وتزكية العقل بالعلم  
يتوفر عليها التكوين الإنسان جسمية ومعنوية. والترقني الجماعي يكون بالتآخي والتعاطف والتراحم بي 
بني الإنسان، والتكافل والتعاون بينهم، وكلن هذا الترقني إنما يكون ركنا من أركان الخلافة حينما يتمن وفق 

 الى ونواهيه، وهو لا يتحقق معناه المقصود في هذا السياق إلا بذلك. تنفيذ أوامر الله تع
له،  مسخىرة  فيه  أودعها الله  التي  مقدىراته  باستثمار  الكون  ساعيا في  الإنسان  يكون  أن  والثان 
والتعمير في الأرض بتلك المقدنرات انتفاعا بها في مطالب الحياة المادية والمعنوية، ومن المعلوم أن ذلك 

ها، ونواميسها التي تجري عليها، يتطلب أول ما يتطلب السعي في البيئة الكونية لطلب العلم بحقائق تكوين
إذ لا إمكان لاستثمارها إلا من خلال ذلك العلم. وهذا التعمير في الأرض بأبعاده المختلفة لا يكون ركنا 
من أركان الخلافة إلا إذا تم وفق مراد الله تعالى، تصريفا لمقدرات البيئة فيما هو مشروع، ورفقا بها أن 

 ا بالفساد، أو يختلن توازنها بالاستهلاك العابث.تحرهق بالإسراف، أو يحسعى فيه
إنن هذا السعي في الأرض لترقية الذات الإنسانية فردا وهيئة جماعية، ولاستثمار مقدنرات الطبيعة 
فيما فيه المصلحة هو مهمة الحياة التي من أجلها خحلق الإنسان، ولكنها ليست الغاية النهائية التي ليس  

لحياة الأرضية، وأما الغاية النهائية  بعدها غاية، وإنما هي غاية مرحلية يمكن أن تتمن في الحياة الأولى وهي ا
التي تفضي إليها، ولا يكون الوصول إليها إلا من خلالها، فهي الفوز بالنعيم الدائم في الحياة الأخرى، 
والمثل في ذلك أن يجعل الإنسان مهمته لفترة من حياته الحرث والزرع، وهو يريد من ذلك غاية أعلى هي 

 .2ع؛ ولذلك قيل إن الدنيا هي مزرعة الآخرة الحصاد، ولا يكون حصاد إلا بزر 

 ـ الفعل الإنسان 3
ليس الإيمان في الإسلام تصديقا نظريا بجملة من الأفكار والمفاهيم شأن بعض المذاهب الفلسفية 
وربما بعض الأديان الوضعية، وإنما الإيمان هو تصديق وعمل، فإذا ما حصل التصديق وتعطل العمل أدى 

وارج، وأدى إلى ضعف ذلك إلى انتقاض الإيمان أصلا كما ذهبت إليه بعض الفرق الإسلامية كالمعتزلة والخ
 

ذهب بعض المفسرين والفقهاء وعلى رأسهم الإمام ابن تيمية  إلى إنكار أن تكون الخلافة خلافة آدم عن    1

الله تنزيها له عن الحاجة إلى الاستخلاف، إذ يحمل الاستخلاف معنى النيابة، وهي تتضمّن الحاجة التي يتنزّه  

 وما بعدها. 12ـ الخلافة في الأرض:  الله عنها. راجع عرض هذه الآراء ومناقشتها في: أحمد حسن فرحات
) فقه التحضر   1راجع في التكليف بالخلافة في الأرض كتابنا: الشهود الحضاري للأمة الإسلامية:   2

 وما بعدها   49الإسلامي(/



دروب للتربية  -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  40        

 

الإيمان إلى حدوده الدنيا فوصف من يرتكب ذلك بالمؤمن الفاسق كما هو عند فرق أخرى على رأسهم 
العمل بالأوامر  أنن  إشارة إلى  الصالحات،  الكريم ربط دائم بي الإيمان وعمل  القرآن  السنة. وفي  أهل 

أن يكون ذلك قادحا في  والنواهي السلوكية مرتبط بمفهوم الإيمان ارتباطا عضويا غير قابل للانفصال إلا 
 حقيقة الإيمان نفسه. 

والنواهي  الأوامر  تقتضيه  بما  السلوكي  الفعل  وبي  الدين  بحقائق  التصديق  بي  العلاقة  تكن  ولم 
مطروحة للبحث عند الجيل الأول من المسلمي، وإنما أحشرب هؤلاء مفهوم الإيمان من توجيهات الوحي 

بم العمل  ومن  القلبي  التصديق  من  تتكون  مجزأة  غير  متكاملة  أنه وحدة  على  وسنة  ذلك قرآنا  قتضى 
التصديق، ولكن بعد حي طرأ البحث في مفهوم الإيمان هل هو التصديق أم هو التصديق والعمل لأسباب 
طرأت على المجتمع الإسلامي لا يسمح المجال لشرحها ولكنها تتمثل بصفة عامة في فتن استبيحت فيها 

العم  وكون  الإيمان  مفهوم  على  مبنية  بالتكفير  أحكام  على  بناء  ينتقض الدماء  منه  جزءا  السلوكي  ل 
 .1بانتقاضه 

انتهى الأمر بهذه التفرقة بي التصديق والفعل السلوكي إلى أن أصبح العمل السلوكي بأوامر الدين 
يحتل مرتبة ثانوية إزاء التصديق القلبي، حتى نشأت فرقة بأكملها هي فرقة المرجئة ترى أن التقصير في 

لا يضر مع الإيمان معصية كما لا   » الأفعال لا يؤثر البتة في قيمة الإيمان، وقال هؤلاء قولتهم الشهيرة:  
، وإذا كان عموم المسلمي بقوا على تقييم معتبر للفعل في حقيقة الإيمان إلا أنن » ينفع مع الكفر طاعة 

هذا الفعل انحطنت درجته عندهم بالنسبة لما كان عليه الأمر في جيل الصحابة والتابعي، حيث أصبح 
التنفيذ عند جمهور المسلمي وهم أهل السنة يقدح في الإيمان بالإضعاف ولا يقدح فيه عصيان الأوامر في  

 بالنقض. 
وفي طور لاحق تطور الأمر إلى ما هو أخطر، إذ بأسباب شرحناها سابقا تتعلق بالخلط بي العقيدة 
وعلم العقيدة أصبحت تعاليم الدين ذات الأبعاد السلوكية تأخذ في الوعي الإيمان عند الكثير من المسلمي 

قة بالأفعال السلوكية وليست وضعا تخرج به من دائرة الإيمان أصلا، فإذا هي من باب الشريعة أي المتعل 
من باب العقيدة، وإذا هي لا تتأخنر في السلنم الإيمان من حيث التنفيذ في الواقع، وإنما تتأخر أيضا من 
حيث التصديق القلبي بها أيضا، فكادت بذلك تخرج من دائرة الإيمان تنفيذا وتصديقا، ووضعت على 

 ت التي لا تؤثر في ميزان الإيمان شيئا يذكر.هامش الدين وكأنما هي من النوافل أو المباحا
المتعلقة بما  تلك  الغالب  منها وهي في  إنن جملة  بل  السلوكية،  التكاليف  الخلل كل  يطل هذا  لم 
اصطلح عليه بالعبادات بقيت على وضع مقدنر في تُديد حقيقة الإيمان، إذ إنكار وجوب الصلاة والزكاة 

في الفعل لا يتجاوز   والحج وحرمة الزنا والخمر مثلا من القادحات في الإيمان بالنقض، وإن كان تعطيلها
 

 وما بعدها 18راجع في ذلك كتابنا ) بالاشتراك ( ـ المعتزلة بين الفكر والعمل:   1



دروب للتربية  -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  41        

 

إضعاف درجته إلى نقضه. لقد أصبح الإيمان إذن يتقوم بصفة أساسية بالحقائق الغيبية تصديق بالله تعالى 
والملائكة والكتب والرسل والقدر واليوم الآخر، يحلحق بها ما هو معلوم من الدين بالضرورة من العبادات 

ا هي أيضا من المعلوم من الدين والمحرمات، وأخرجت من ذلك كثبر من التكاليف السلوكية بالرغم من أنه
بالضرورة. ويجدر التنبيه إلى أنن هذا الخلل وإن لم يصبح مقرنرا عند علماء الدين فإنه سرى في الوعي 
الإيمان لشق كبير من المسلمي وأثنر في حياتهم تأثيرا بالغا، بل لقد أصبح مذهبا نظريا مقررا عند بعض 

يعرف   فيما  الإسلام  إلى  بمعناها المنتسبي  الاجتماعية  العلاقات  يستبعد مجال  الذي  العلمان  بالمذهب 
 الواسع أن يكون لأوامر الدين سلطان عليها.

وبالرجوع إلى التحديد الديني لحقيقة الإيمان فإننا نجد الأمر على خلاف ما انتهى إليه الوضع الإيمان 
عند الكثير من المسلمي، ففي الحديث النبوي أن الإيمان » أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم 

أيضا أن1«الآخر وتؤمن بالقدر خيره وشره أو بضع وستون شعبة   » ، ونجد فيه  الإيمان بضع وسبعون 
. والإيمان بالرسل أعلاه الإيمان بالرسول 2« فأفضلها قول لا إله إلا الله، وأدناها إماطة الأذى عن الطريق 

الخاتم، والإيمان به يتضمن الإيمان بما جاء به من التكاليف، وهذا يقتضي أن كلن ما جاء به الرسول الكريم 
من أمر أو نهي تصديقيا كان أو عمليا فهو من الإيمان، وهو ما يؤكده الحديث الثان الذي يجعل إماطة 

يمان غير أنن ما جاء به النبي منه ما هو كلي قطعي معلوم من الدين بالضرورة الأذى من الطريق من الإ
الإيمان به أو عدمه يعدن فيصلا في ثبوت الإيمان أو زواله تصديقيا كان أو عمليا، عبادات كان أو معاملات، 

 ومنه ما هو جزئي ظني لا يعتبر كذلك. 
ولو تأمنلنا في واقع المسلمي من حيث التحمنل الإيمان للعديد من التكاليف الفعلية لوجدنا هذه 
التكاليف لا تُتل الموقع المناسب لها في ذلك التحمنل، إذ بالرغم من أنها من القطعيات المعلومة من الدين 

ستحبات، لا من حيث إتيانها فعلا، بل بالضرورة فإنها تنزل في درجتها الإيمانية إلى ما يشبه النوافل أو الم
الاجتماعي، وتكريم  التكافل  المثال  أيضا،  ونذكر من ذلك على سبيل  الإيمان بها تصديقا  من حيث 
التعميري،  الدين، والسعي في الأرض بالعمل  العلم والتفقه في  الإنسان وحقوقه وحرمة دمائه، وطلب 

 وف والنهي عن المنكر، وأمثال ذلك كثير.ونصرة المظلومي والمستضعفي، والأمر بالمعر 
تُتلن هذه التكاليف الفعلية في الوعي الإيمان للكثير من المسلمي درجة ضعيفة والحال أننا لما نعود 
إلى ما ورد فيها من بيان ديني نجدها لا تقلن درجة في القطعية عن أوامر العبادة والنواهي عن الكبائر، فقد 

ينِ )   ﴿   جاء في التكافل الاجتماعي على سبيل المثال قوله تعالى:  لِكَ الىذِي 1أَرأَيَأتَ الىذِي يحكَذنِبح بِالدنِ ( فَذََٰ
كِيِ )2يدَحعُّ الأيَتِيمَ ) ليس المؤمن الذي يبيت   » :(، وقوله3ـ1)الماعون/    ﴾(3( وَلَا يَححضُّ عَلَىَٰ طعََامِ الأمِسأ

 
 أخرجه مسلم، باب بيان الإيمان والإسلام والإحسان   1
 أخرجه مسلم، باب بيان عدد شعب الإيمان وأفضلها وأدناها وفضيلة   2



دروب للتربية  -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  42        

 

أيما أهل عرصة بات فيهم امرؤ جائعا فقد برئت منهم ذمة  »:، وقوله1«شبعان وجاره إلى جنبه جائع 
، ففي الآية جعل الخلل في كفالة الضعفاء قرينا لانتقاض الإيمان بالكفر وفي الحديثي جحعل الخلل 2« الله  

في هذه الكفالة خللا في الإيمان، وعحقنب على ذلك بوعيد شديد. ومثل هذا يمكن أن يقال في كل ما 
حمنل الإيمان لهذه الحقيقة ذكرناه على سبيل المثال من التكاليف العملية، ولكن أين المسلمون اليوم من الت

والتكافل الاجتماعي مهدور على نحو واسع، ودماء المسلمي مستباحة بغير حق، وكرامة الإنسان منتهكة، 
وحقوقه منتهبة، والسعي في الأرض بالتعمير قاصر كسيح، ويتمن ذلك كلنه في كثير من الأحيان من قِبل 

 برون أنفسهم مخلصي فيه. من ينتسبون إلى الإيمان، بل ومن قِبل من يعت
إنه خلل في الإيمان فيما يتعلق بالأعمال، يتمثل في تأخيرها عن منزلتها من التصديق التي وضعها 
الوحي فيها، والتي كانت عليها عند الجيل الأول من المسلمي بصفة تلقائية. وهذا الخلل في التصور أدى 

دافعه الأكبر التصديق الإيمان إلى خلل كبير في الأداء الحضاري للأمة، إذ الإنجاز في الأعمال إنما يكون  
في التصور، فإذا ما كان ذلك التصديق في القضايا التي ذكرناها وأمثالها غير قائم في النفوس على الوجه 
الصحيح، فنزلت في السلنم الإيمان بوعي أو بغير وعي إلى درجة النوافل والمستحبات فإن السلوك الفعلي 

الواقع؛   القرآن سوف لن يكون جاريا بها في  ولذلك لا يكون غريبا أن تختفي الشورى وقد قرنت في 
بالصلاة، ويحل محلها الاستبداد، وأن تستباح الدماء بتأويلات لا مبرر لها، وأن تصادر الحريات على نطاق 
واسع، وأن يترك المستضعفون في المجتمع نهبا للأوجاع، فهذه الأعمال وأمثالها لم تعد متنزنلة في القلوب 

 التصديق الإيمان، ففقدت الدافع الذي يدفع إلى تُقيقها في الواقع.   منزلة 
الإيمانية، وذلك بأن يقع العمل على أن تستعيد هذه إن هذا الوضع يستدعي إصلاحا في التربية  

التكاليف العملية موقعها الصحيح في السلنم الإيمان، وأن تدرج في التربية ضمن ذلك الموقع الذي تبلغ 
فيه من درجة الجزم الإيمان ما يجعلها دافعة النفوس إلى العمل الإنجازي، فيصير المسلم كما يشعر بأن 

والزكاة والصوم يخلن بإيمانه بما قد يخرجه منه أو يضعه على حافنة الخروج منه فإن   تقاعسه عن الصلاة 
تقاعسه عن كفالة المحرومي، ونصرة المستضعفي، وحقن الدماء، وتكريم الإنسان الذي كرمه الله تعالى، 

روج منه والسعي في الأرض بالتعمير قد يخرجه هو أيضا من إيمانه أو قد يضعه هو أيضا على حافة الخ
سواء بسواء، وحينئذ فإنه سوف يندفع في الأداء العملي لتلك التكاليف الفعلية، وستكون الثمرة فعالية 

  في الإنجاز الحضاري للأمة، وتقدما في إنجاز مهمة الخلافة في الأرض.
 رابعا ـ المنهج في التربية الإيمانية 

 
 أخرجه الطحاوي في شرح معاني الآثار، باب تسمية على الوضوء  1
 أخرجه الحاكم في المستدرك على الصحيحين، باب كتاب البيوع  2



دروب للتربية  -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  43        

 

قيمة في ذاته باعتبار أنه هو الحقن في المواضيع إنن المضمون الإيمان كما شرحنا أصوله الكبرى له  
التي جاء بيانه فيها، ولكن له قيمة أيضا في ثمرته العملية التي ينعكس بها على الحياة فتكون متوجهة 
بوجهته محققة الخير للإنسان في دنياه، ومحققة له النجاة في أخراه، والإيمان إنما هذه هي غايته التي أرادها 

لإنسان في الدارين مظهرا من مظاهر رحمته فكان على أساسها التكليف، وإلا فإنه تعالى غني الله سعادة ل
، إذ هو مستغن عن المنافع، منزنه عن  عن العالمي لا يلحقه بإيمان المؤمن ولا بكفر الكافر نفع ولا ضرن

 الحاجات.
ولكنن هذا المضمون الإيمان لا يحصل في النفوس على الوجه المطلوب الذي يكون فيه صحيحا في 
ذاته حصولا تلقائيا بمجرند السماع، وإذا حصل في الذهن على سبيل التصور الصحيح فإنه قد لا يبلغ 

ا لآثاره العملية على درجة اليقي الجازم بصفة آلية مباشرة، وإذا بلغ درجة اليقي قد لا يصبح فاعلا مثمر 
وجه السببية القاطعة، فبالرغم من أنن الكثير من مفردات ذلك المضمون وعلى رأسها معرفة الله تعالى 
والإيمان به مركوز في النفس البشرية بصفة فطرية إلا أنن حجبا من أهواء النفوس أو من تأثيرات المجتمع 

 لفاعلية العملية. تغشيه فيطاله الطمس أو الانحراف أو القصور عن ا
واعتبارا لذلك فإن المضمون الإيمان لكي يستقرن في النفوس على الوجه المطلوب يحتاج إلى منهج 
في التبليغ يصل به إلى غايته؛ ولذلك فالتربية الإيمانية المنشودة كما ينبغي فيها مراجعة مفردات الإيمان 

أيضا فيها  ينبغي  فإنه  ما وصفنا،  ترتيبها على نحو  دائرتها ويعاد  ليكون   لتوسنع  التبليغ  مراجعة منهجية 
المضمون الإيمان بالغا غايته في التأثير على النفس بما يسوقها في المسار الذي تتقدم به في إنجاز الهدف 
المنشود، وهو هدف الخلافة في الأرض. والمنهج المطلوب لا يكون فاعلا فيما نقدنر إلا إذا ححدندت أسس 

 تلك الأسس بناء متينا يحقق المقصود. بنائه أولا، ثم بنيت مفرداته على  
 ـ موجنهات المنهج الإيمان 1

المنهج إنما هو وسيلة وضعت لتبلنغ إلى غاية، فلكي يكون ناجحا في تُقيق غايته ينبغي فيما نقدنر 
أن يكون موجىها بما تقتضيه موجنِهات ثلاثة أساسية: أولها، أن يحصاغ بما تقتضيه الغاية منه، فالوسيلة تصاغ 

ان ينبغي أن يتأسس على الهدف دوما بما يتطلبه الهدف الذي من أجله وضعت؛ ولذلك فإن المنهج الإيم
المنشود من تبليغ المضمون الإيمان إلى الناشئة فيما إذا كان على سبيل المثال مجرد معرفة عقلية بذلك 
النفس به على حدن تعبير ابن خلدون، فتحديد الهدف سيكون موجنِها هامنا  المضمون، أو كان تكينف 

  للغرض منه. يتوجنه به المنهج وإلا فإنه سيكون غير مؤدن 
والثان أن يحصاغ بحسب أحوال المخاطبي وأوضاعهم النفسية والعقلية والثقافية؛ وذلك حتى يمكن   

بما  معها  للتعامل  الأحوال والأوضاع  تلك  على تخونل  بناء  النفوس والعقول  إلى  الإيمان  المضمون  نفاذ 



دروب للتربية  -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  44        

 

يناسبها من الخطاب، وإذا لم يكن ذلك فإن الخطاب التربوي سوف يخطئ المنافذ التي ينفذ منها المضمون، 
 لا من حيث مجرد المعرفة العلمية، ولا من حيث التصديق القلبي، بلهَ من حيث التكينف النفسي. 

والثالث، أن يحصاغ على علم بما هو سائد في النظام التربوي الإيمان الراهن، وما في ذلك النظام   
من قصور منهجي في التبليغ، وكذلك بما قد يكون في ذلك النظام من مزايا منهجية تتعلق بما هو ثابت 

ا إلا إذا بحني على علم من أصول الخطاب لا تتغير بالزمن؛ وذلك لأنن التجديد في المنهج لا يكون محكم 
بما هو قديم سائد، للتنبنه إلى ما فيه من صواب فيحستصحب، وما فيه من خلل فيقع تلافيه، فيحبنى إذن 
المنهج الجديد على العلم بكل تلك المعطيات التي إذا ما أهملت بتجاهلها والإعراض عنها فاتت العبرة 

 البناء المنهجي للخطاب الإيمان.  منها، وانعكس ذلك خللا فيما يحبتغى من تجديد في
 أ ـ الموجنه الغائي

إنن المطلوب في الإيمان بالمضمون الذي شرحناه ليس مجرد التصور المعرفي كما لو كان الأمر يتعلنق 
بدارس خارجي للأديان، إذ المطلوب هو الإيمان وليس مجرد المعرفة التي لا تغني في ميزان الدين شيئا إذا  

التصديق   يكون على نحو من  الذي  التصور  بتصديق، ولا ذلك  تكن مصحوبة  الذي يحصل لم  كذلك 
بالوراثة أو بالتقليد، فهذا الإيمان لا يصمد طويلا في مواجهة ابتلاءات الحياة الفكرية والعملية إذ هو غير 
حاصل في النفس بالدليل، كما أنه لا يثمر دفعا إلى الأعمال على الوجه المطلوب؛ ولذلك فقد عدنه 

وا صاحبه عاصيا إذا كان قادرا على ترقيته في درجة جمهور العلماء إيمانا منقوصا وإن حسبوه إيمانا، وعدن 
ا، ولا يغني شيئا في 1اليقي بالاستدلال ولم يفعل، بل قد ذهب بعض العلماء إلى أنه لا يعتبر إيمانا أصلا 

ميزان الدين، وما ذلك فيما نحسب إلا لقصوره عن أن يكينف الحياة السلوكية وفق التكاليف العملية 
 للدين. 

إن الإيمان بهذا المضمون كما هو مطلوب هو ذلك الإيمان الذي يستحكم في النفوس، ويمتلك 
جميع قواها عقلا وإرادة وعواطف وجوارح، فتصبح تلك القوى متصرفة في الحياة بتوجيه منه، تأتمر بما 

طلوب في يأمر به وتنتهي عما ينهى عنه، وهو ما وصفه ابن خلدون وصفا دقيقا حي تقريره لما هو م 
ثم إن المعتبر في هذا التوحيد   » توحيد الله تعالى منسحبا على كل ما هو مطلوب في المعتقدات إذ قال:

ليس هو الإيمان فقط الذي هو تصديق حكمي، فإن ذلك من حديث النفس، وإنما الكمال فيه حصول 
أعلاها حصول كيفية   «: ، وقال في موضع آخر متحدثا عن مراتب الإيمان »2صفة منه تتكيف بها النفس

من ذلك الاعتقاد القلبي وما يتبعه من العمل مستولية على القلب، فيستتبع الجوارح وتندرج في طاعنها 

 
، ومحمد محيي الدين عبد  35راجع مختلف الآراء في هذا الموضوع في: اللقاني ـ شرح جوهرة التوحيد:  1

 36الحميد ـ النظام الفريد:
 393ابن خلدون ـ المقدمة:  2



دروب للتربية  -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  45        

 

. والمقصود الجوهري في هذه »1جميع التصرفات حتى تنخرط الأفعال كلها في طاعة ذلك التصديق الإيمان
البيانات هو أن يكون الإيمان متمكننا في النفس بحيث يصبح فاعلا في السلوك الإنسان وليس مجرد تصور 

 ساكن باهت، وإن يكن علما صحيحا، وإن يكن تصديقا بذلك العلم الصحيح. 
ينبغي أن يستقرن عليها الإيمان هي كيفية ثلاثية الأبعاد: معرفة صحيحة  وإذن فإن الكيفية التي 
بحقائق العقيدة، وتصديق جازم بها، ودفع بمقتضاها إلى الفعل السلوكي، والمنهج المبتغى للوصول بالإيمان 

ئن كانت متكاملة فيما بينها إلى هذا الوضع ينبغي أن يكون مؤسىسا على كل هذه الأبعاد الثلاثة التي ل
إلا أنن الوصول إلى أي واحد منها قد يستلزم من الأساليب والوسائل ضمن المنهج غير ما يستلزمه الآخر 
منها، فالتصور المعرفي يستلزم على سبيل المثال الشرح والبيان، والتصديق يستلزم الاستدلال والبرهان، 

 ساليبه ما تقتضيه هذه الأبعاد على اختلافها.فينبغي أن يكون المنهج إذن مستجمعا في أ
 ب ـ أحوال المخاطبي 

إن هذه الدرجة المطلوبة في الإيمان لا يمكن أن تُصل إلا بمعالجة تربوية تتخذ منهجية مصنوعة تقوم 
على مراعاة لطبيعة الموضوع من جهة، ولطبيعة الوضع الذي عليه المتلقون للتربية ذهنيا ونفسيا  وثقافيا 

ضمون الإيمان ليستقرن في من جهة أخرى؛ ذلك لأن الخطاب التربوي في هذا المجال هدفه أن يوصنل الم
النفوس على صورته الصحيحة في ذاته، وبالكيفية التي يكون بها في أعلى درجة من اليقي، كما يكون بها 

 في أعلى درجة من التأثير في السلوك، وهو ما عبرن عنه ابن خلدون بتكينف النفس بالتوحيد. 
إنن المنهج التربوي هو الطريقة التي يحعالج بها المخاطبون من أجل تبليغ المضمون العقدي على النحو 
الذي وصفنا، وإذا كان الإنسان يتوفنر على منافذ يتلقنى من خلالها الخطاب فيبلغ هدفه فإنن المخاطب 

طابه بما يناسب تلك المنافذ وإلا ينبغي أن يكون عارفا معرفة دقيقة بتلك المنافذ في مخاطبَيه لكي يهينئ خ
فإن خطابه سوف يذهب سدى. ومنافذ الإنسان التي منها يبلغ إليه الخطاب منها ما هو ثابت دائم وقدر 
مشترك بي جميع الناس مثل التركيب المنطقي الذي ركنب الله تعالى عليه العقول، ومنها ما هو متغيرن من 

كيب الثقافي الذي يكتسبه الإنسان اكتسابا فيجعل بعضا شخص إلى آخر ومن ظرف إلى آخر مثل التر 
يكون الخطاب إليه أنفذ من جهة عقليته المنطقية المجردة، وبعضا يكون إليه أنفذ من جهة عقليته النفعية، 

 وثالثا يكون إليه أنفذ من جهة عواطفه ومشاعره. 
يجب إذن أن يكون الخطاب التربوي الإيمان آخذا بعي الاعتبار لكل هذه المعطيات المتعلقة بمنافذ   

المخاطبي التي منها يصل إليهم خطابه على الأنحاء الثلاثة التي ذكرناها آنفا، بحيث يكون هذا الخطاب 
بها، ومكينفا للنفوس بحسبها، مبيننا للمضمون الإيمان على وجهه الصحيح، وحاملا العقول على التصديق  

 
 394نفس المصدر:   1



دروب للتربية  -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  46        

 

وذلك بمراعاة ما هو ثابت من تلك المنافذ يستوي فيه جميع المخاطبَي، وما هو متغير بحسب الأشخاص 
والثقافات والأحوال والظروف، وعلى ذلك الأساس يحبنى المنهج الذي يكون به الخطاب الإيمان، وتلك 

 مهمة ليست من اليسر بما قد يظنه الكثير من المربي في هذا المجال.
 ج ـ المنهج السائد في التربية الإيمانية

لقد أشرنا سابقا إلى أنن الخطاب الإيمان الموروث متكفلا بالشطر الأكبر منه علم العقيدة كان في 
أغلبه مبنيا على العقلية المنطقية المجردة، توافقا مع ما كان عليه البناء الثقافي على العهد الذي نشأ فيه 

ة منطقية متأثرة بالمنطق اليونان وقد هذا العلم وتطور واكتمل، لما كانت عليه التحديات الواردة من صياغ 
نشأ هذا العلم أصلا لمجابهتها فاستعمل نفس أسلوبها، وقد قام هذا الخطاب آنذاك بدور على غاية الأهمية 
لتحقيق هدفه، إلا أنن  المخاطبَي بالتربية الإيمانية اليوم تغير وضعهم الثقافي فلم يعد ذلك المنهج قادرا 

لمضمون الإيمان على الوجه المطلوب، وهو ما يدعو إلى البحث عن منهج آخر يكون على أن يبلنغ إليهم ا
موجنها بالغاية التي يهدف إلى تُقيقها من عرضه للعقيدة، كما يكون موجىها بالوضع الجديد الذي أصبحت 

 ية مؤثرة.  عليه الأجيال الناشئة فيما طرأ عليها من تغيرات ثقافية، وفيما انخرطت فيه من تفاعلات عالم
هذا  انحسار  يتمثل في  آخر  خلل  الإيمان  التربوي  الخطاب  في  المنهجي  الخلل  هذا  إلى  ويضاف 
الخطاب ليقتصر أو يكاد في علم محدد هو علم العقيدة، والحال أنن كلن العلوم التي يتلقناها المتعلنم هي 

قيقة شرعية للعلم علوم ذات بعد إيمان، إذ هي كما ينبغي أن تكون مؤسىسة على أنها إما استكشاف لح
بما جاء به الوحي، أو استكشاف لحقيقة كونية للعلم بما أودعه الله في الكون، وكل من هذا وذاك غايته 
مساعدة الإنسان على أن يقوم بمهمة الخلافة في الأرض التي كلنف بها على نحو ما شرحناه سابقا؛ ولذلك 

إيمانية، وه تعتبر على نحو من الأنحاء علوما  العلوم كلها فإنها  إن  تيمية حينما قال  ابن  إليه  أشار  ما  و 
، وهذا ما يقتضي أن تكون التربية الإيمانية 1شرعية؛ لأنها إما تبحث في الشريعة أو أنن الشريعة أمرت بها

غير مقتصرة على علم العقيدة، بل ممتدنة إلى كلن العلوم في تبليغها للمخاطبي لتكون مؤطنرة تأطيرا إيمانيا،  
 سواء من حيث ذاتها أو من حيث طريقة تقديمها للمخاطبي.

ومن الخلل الذي هو واقع الآن في التربية الإيمانية أنن هذه التربية تعمد في أكثر الأحيان إلى تبليغ 
مفردات الإيمان تبليغا عقليا منطقيا جافنا، قد ينتهي إلى أن يتلقاه العقل بالتصديق، ولكنه يبقى تصديقا 

قوى التكوين الإنسان من عقل تجريديا لا تنفعل به النفس ليحصل ذلك التكينف الذي تنخرط به كل  
وإرادة وعواطف ومشاعر في تُمنل الإيمان بتلك المفردات العقدية حتى تبلغ مداها في توجيه الحياة الفكرية 
والسلوكية، وذلك ما يستلزم أن تتجه التربية الإيمانية بالإضافة إلى ما أشرنا إليه من تأطير فكري علمي 

 
   126راجع: محمد رشاد سالم ـ المدخل إلى الثقافة الإسلامية:  1



دروب للتربية  -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  47        

 

إلى إحياء روحي يوسنع من دائرة المنافذ التي يتجه إليها الخطاب التربوي بالبلاغ، فلا تبقى مقتصرة على 
 المنفذ العقلي وحده دون غيره.

 ـ عناصر المنهج التربوي الإيمان   2
بتوجيه هذه الموجهات الثلاثة يمكن أن تحصاغ مفردات المنهج الإيمان صياغة جديدة، يكون بها 
هذا المنهج هو المنهج الذي يبنى عليه علم العقيدة باعتبار أنه الطريق المباشر للتربية الإيمانية لما اختصن 

حيدا للتربية الإيمانية، وإنما يكون به هذا العلم من تمحنض لمفردات الإيمان، ولكنه لا يقتصر عليه طريقا و 
منهجا تربويا إيمانيا تنخرط فيه كل العلوم التي يتلقاها الناشئة مهما تكن عليه من انبناء على منهجيتها 
الخاصنة بها على حسب ما تقتضيه طبيعتها، وإذن فإن المنهج التربوي الإيمان الذي نبتغيه هو منهج لعلم 

نهج لكل العلوم بصفة عامة بإفساح المجال لمنهجياتها الخاصة؛ ولذلك فإننا العقيدة بالأصالة، ولكنه م
نقترح أن ندرج هذه المفردات المنهجية في معرض تعددها في عنصرين أساسيي يشتمل كل منهما على 

 تفصيل: هما التأطير الإيمان الشامل، والتفعيل الإرادي لإيمان.
 التأطير العقدي الشامل   – أ 

التصديق بها تمثنلها معرفيا و مفاهيم تنحصر قيمتها في    أشرنا سابقا إلى أنن المضمون الإيمان ليس
جزء من قيمة الإيمان بها فحسب، باعتبار أن معرفة الحق والإيمان به هو  ، وإنما ذلك  قلبيا باعتبارها الذاتي

مطلوبة في ذاتها، والجزء الثان من تلك القيمة هو ما يحدثه الإيمان بالعقيدة من أثر شامل في حياة فضيلة  
المذاهب  في  العقائد  سائر  وبي  الإسلامية  العقيدة  بي  فارقة  نقطة  وتلك  والعلمية.  الفكرية  الإنسان 

 والأديان.
وفي نصوص القرآن والحديث تأكيد مستمر على هذه الحقيقة، وإرشاد دائم إليها، علما من الله 
تعالى بسرعة ما يقع للناس من الانحراف فيها بالفصل بي الاعتقاد وبي العمل الفكري والسلوكي، وذلك 

َرأضِ   في مثل قوله تعالى: ﴿  َ قِيَامًا وَقحـعحودًا وَعَلَىَٰ جحنحوبِهِمأ وَيَـتـَفَكىرحونَ في خَلأقِ السىمَاوَاتِ وَالأأ ( 191)آل عمران/  ﴾الىذِينَ يَذأكحرحونَ اللَّى
وَعَدَ اللَّىح الىذِينَ   الذي يجعل التفكنر في خلق الله من مظاهر الكون بعدا من أبعاد الإيمان بالله، وقوله تعالى: ﴿ 

لِفَنـى  تَخأ لَفَ الىذِينَ مِن  آمَنحوا مِنكحمأ وَعَمِلحوا الصىالِحاَتِ ليََسأ تَخأ َرأضِ كَمَا اسأ الذي يقرن الإيمان بالعمل الصالح   (55)النور/  ﴾ قَـبألِهِمأ هحمأ في الأأ
يترتنب عليه الجزاء. فالإيمان بالعقيدة في الآيتي هو إيمان يمتدن كي تكتمل قيمته إلى الفكر   إقران تلازم

 والسلوك معا.
 للفكر   الإيمانالتأطير  –أ 

بهذا الفكر  و   العقل في البحث عن الحقن،المقصود بالفكر في هذا السياق هو الطريقة التي يسلكها  
إذ الفكر ينتهي إلى تصور ما ينبغي أن يحعمل، ثم يأتي بعد ، لهيسبق العمل، وليس العمل إلا نتاجا المعنى 



دروب للتربية  -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  48        

 

، لإيمانولا يكون الفكر الإسلامي رشيدا إلا إذا كان موصولا باذلك تنفيذه في الواقع فيكون العمل،  
الرؤى والتصونرات والمخطنطات  فيه لإنتاج  يفكر  ما  المسلم في كل  يكون  عنه، ويتمن ذلك بأن  صادرا 
والمشاريع مستحضراً للعقيدة الإسلامية استحضارا تكون به تلك العقيدة حالا له لا مجرند مفردات يحملها 

ستوى القصد والعزم، فيوضع ذهنه. وبهذا الاستحضار الحالي يتكيف الفكر بمقتضيات العقيدة أولا في م
إذن الفكر في سياق الاعتقاد ابتداءً، ويوطند على نهجه ليتحرنك ضمنه. ثمن يتكينف بعد ذلك في حركة بنائه 

من معانيها ومقاصدها ناظماً ينظم كل تلك الرؤى والصور،   بأن يتنخذ  الإيمانللأفكار والصور بمقتضيات  
ويكونن منها بناءً متكاملاً في كل ميدان أراد فيه بناء، حتى تكون العقيدة هي الروح السارية في كل فكرة 

 . على وجه الجملة  بعينها، وفي كل بناء فكري مركنب
حينما يكون إذا ما تأطنر بالإيمان  وعلى سبيل التمثيل لذلك فإن الفكر الإسلامي إنما يكون رشيدا  

نظره في الكون لبناء صورة علمية عنه موجنها في كلن حي بحقيقة وحدانية الله في أفعاله، تلك الوحدانية 
التي كان بها الكون موحىد القانون، فتحصل إذن تلك الصورة العلمية متولندة عن وحدانية الله، وحينما 

نية الله في حكمه، فتكون إذن تلك القواني مصاغة يكون نظره لإنتاج قواني تنظنم المجتمع موجنهاً بوحدا
بحسب وحدانية الله في الحكم، وحينما يكون نظره في النظام الاقتصادي موجنهاً بحقيقة أن الملكية الحقيقية 

سان إلان مستخلفا فيها، وحينما يكون تخطيطه لبرامج استثمار الكون موجنها إنما هي ملكية الله، وليس الإن 
 بعقيدة الارتفاق انتفاعا ورفقاً في نفس الآن، وهكذا الأمر في كل منشط من مناشط الفكر.

وقد كانت المهمنة الأساسية للفكر الإسلامي هي أن يصوغ من الشرع أحكاماً توجنه الحياة، إما 
صياغة استنباط مباشر من النص، أو صياغة اجتهاد، وفي هذا المجال ظهرت أكبر تجلنياته متمثنلة في الفكر 

ا أو  تعبنديا  فقهاً  سواء كان  الواسع،  بمعناه  الفقه  بعلم  عنه  المعبرن  أو الشرعي  اقتصادياً  أو  جتماعياً 
للفكر على الصورة الحالية التي عليها الفكر   الإيمانسياسياً.وحينما نطبنق المبدأ الذي بينناه آنفا في التأطير  

الشرعي موروثة على عهد الانحطاط مفصولاً فيها الوجه العملي عن الوجه العقدي، حينذاك فإن الترشيد 
سارية في   الإيمانشرعي من جديد صياغة عقدية بحيث تبدو فيه روح  يقتضي أن يصاغ الفكر ال  الإيمان

 مفرداته، وفي هيكله العامن، مؤطنرة له في كلن مساراته. ويكون ذلك بأن يتمن هذا التأطير بصورتي متكاملتي: 
: أن يعمد الفكر الشرعي إلى كل محور من المحاور الأساسية للشريعة فيدرج بي الصورة الأولى

وترتيبها  بناءها  يوجنه  المحور،  قضايا  لكافنة  المبحث كالسند  ذلك  ويكون  به،  يتعلنق  عقديا  مبحثا  يديه 
العبادة في  يتقدنمه مبحث عقدي في  العبادات على سبيل المثال   والاجتهاد فيها عن قرب. فإذا محور 

المفهوم الإسلامي وخصائصها وأبعادها الروحية والتربوية، ومحور المعاملات الاقتصادية يتقدنمه بحث في 
المال من الناحية العقدية من حيث حقيقة الملكية في المفهوم الإسلامي، ودورها في الخلافة في الأرض. 

يتقدنمه مبحث في الأسرة من حيث أهميته التعمير، ومحور الأنكحة  البناء الاجتماعي، ودورها في  ا في 



دروب للتربية  -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  49        

 

وقداسة روابطها ومواثيقها. وهكذا يمكن أن تدرج في منظومة الأحكام الشرعية بحسب ما يناسب كل 
محور فيها مباحث عقدية أخرى مثل: قيمة الإنسان المبنية على التكريم، وغاية وجوده التي هي الخلافة في 

فيه، والعدالة الاجتماعية، الأرض، وحقوق الإنسان في العدل والمساواة، وعلاقة الإنسان بالكون ومنزلته  
ند إلى مبحث تأصيلي من ت والتكافل الاجتماعي، بحيث لا يخلو باب من أبواب الأحكام الشرعية إلا ويس

 مباحث العقيدة. 
أن تقرن القضايا والأحكام الشرعية المندرجة في محاورها العامنة بمغازيها العقدية   الصورة الثانية:

القريبة المندرجة في مباحثها الكلية المصدنرة بي يدي المحاور، بحيث لا يحقرنر حكم في النظر أو في التطبيق 
السند العقدي العام   إلان وهو مرتبط بسند عقدي جزئي بالإضافة إلى استناده العام في نطاق محوره إلى

للمحور كله، فإذا ححكم منع الاحتكار على سبيل المثال مرتبط عند تقريره بمغزى عقدي تربوي هو محاربة 
الأنانية والجشع والبغي، وذلك في نطاق ارتباطه ضمن محوره الاقتصادي بمبدإ عقدي عام هو أن الملكية 

ذا ححكم الوجوب في بعض وجوه الإنفاق التي يلزم بها ولين الأمر أثرياء الحقيقية للمال هي ملكية الله. وإ
إلى مغزى عقدي هو حقن كفالة المحتاج في المجتمع، وذلك في نطاق ارتباطه ضمن محوره   ا الأمنة مستند

الاجتماعي بمبدإ عقدي عام هو تكريم الإنسان وحفظه من الهوان، وهكذا الأمر في سائر أحكام الشريعة 
 حينما يباشرها بالتقرير والصياغة والتطبيق. 

وبالتكامل بي هاتي الصورتي يكون الفكر الشرعي وهو يعالج واقع الأمة بأحكام الشريعة موجنها 
بالعقيدة في كل حال، فإذا ثماره من الأحكام تنتظم في سياق عقدي انتظاما محكما، فما من حكم يتقرنر 

توجيهها لكافة مناشط إلان وقد وجنه بمغزى عقدي جزئي في نطاق ذلك الكلني، فتصبح الشريعة بذلك في  
دائم للفكر الذي يقرنرها، فتسري إذن روح العقدي  التأطير  ال  وقع انتهاجه منالحياة موصولة بالعقيدة لما  

 العقيدة في كل خاطرة فكر، وفي كل حكم شرعي. 
ونحسب أن الإمام الغزالي في كتابه إحياء علوم الدين كان له غرض في هذا المعنى من الوصل بي 

ذلك أنه رأى أن علوم   ؛ العقيدة والشريعة في نطاق غرضه الأعلى الذي هو الإحياء الروحي لعلوم الدين 
العقيدة الإسلامية،  أفهامهم، وبي روح  تقررها  الفصل بي أحكامها كما  أهلها إلى  الشريعة انحرف بها 

ترتيب ما   »فتبدندت بذلك وتشتنتت، فألنف هذا الكتاب الذي بناه على صورة فقهية لأغراض من أهمنها  
، وذلك بإعادة الربط بي العقيدة وبي أحكام الشريعة، فإذا هو يصدنر كتابه 1  «بددوه، ونظم ما فرنقوه

، ثم هو يتعهند كل محور "قواعد العقائد"  عنوانله بذا الصورة الفقهية بمبحث عقدي عام شامل ترجم  
فقهي بعد ذلك، وأحيانا كل حكم شرعي بعينه بالوصل بينه وبي مغزاه العقدي ليكون الفكر المستنبط 

ميل أهل العصر   » أو الفكر القارئ المتفهم مرتبطا دوما بمعان العقيدة، مقاومة منه في ذلك لما رآه من  
 

 1/11إحياء علوم الدين:  –الغزالي   1



دروب للتربية  -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  50        

 

. إنها إذن 1« عن شاكلة الصواب، وانخداعهم بلامع السراب، واقتناعهم من العلوم بالقشر عن اللباب
ما عناه بإحياء علوم الدين، وهو   حركة ترشيد عقدي قام بها الغزالي يريد بها تأطيرا عقديا للفكر كلنه، وهو

 .2ذاته ما نقصده في هذا السياق بالتأطير الإيمان للفكر كمنهج للتربية الإيمانية 
ويلحق بالفكر في هذا المجال كل ما هو شبيه به من ألوان المنازع الإنسانية في توليد الصور والتعبير 
عنها، مثل سائر الآداب والفنون شعرا وأناشيد ورسوماً وحركات جسمية وسواها، فإنها هي أيضاً ينبغي 

النفوس موقع الدفع إلى المتعة أن تكون موصولة بمعان العقيدة صادرة بتوجيه منها، بحيث تكون واقعة في  
إليه، أو موقع الإثارة للدفاع عن  العمل والتحفيز  الجمالية بآيات الله في الكون، أو موقع الحثن على 
النفس أو عن الإنسان المظلوم عامنة، أو الإثارة للحركة في سبيل نشر الخير والحقن بي الناس لتحقيق معنى 

الآداب والفنون حالنة في نفوس المخاطبَي على هذا النحو كان   فإذا ما أصبحت هذهالشهادة عليهم،  
 . 3ذلك مؤشرا على أنن التربية الإيمانية انتهجت النهج الصحيح، وهو نهج التأطير الإيمان الشامل

 للعمل الإيمان التأطير  –ب 
التأطير لا يحغني عن    على نحو ما وصفنا  تأطيره الإيمان إن  إلا  هو أصل العمل    إن الفكر وإن كان

مباشراً فإنه قد يطرأ عليه انقطاع   إيمانياذلك أن العمل إذا لم يكن موجنهاً توجيها    ؛ للعمل أيضا  الإيمان
فما أيسر ما ينحرف السلوك   إيمانيا، له مبنياً  بناءً  أصل  عن مفاهيم العقيدة حتى وإن كان الفكر الذي هو  

. ولعلن هذا هو موجنهة توجيها إيمانياالعملي عن الصورة الذهنية الحاصلة بالفكر حتى وإن كانت صورة  
، فهو تعونذ من صورة ذهنية قد تكون صحيحة 4أحد معان الحديث النبوي الذي فيه تعونذ من علم لا ينفع 

في ذاتها مبنية على مقتضيات عقدية، ولكن العمل التطبيقي عند حاملها لا يجري على حسبها، بل يجري 
 منحرفا عنها، مقطوع الصلة بموجنهها العقدي فلا يكون له نفع. 

ا كان الخلل الأفدح الذي يصيب المسلمي منذ زمن هو انقطاع الأعمال عن موجهاتها   ، الإيمانيةوربمن
أكثر مما هو انقطاع أفكارهم عنها. ولو تأمنلت التقريرات الفكرية المحدندة لنظام السياسة الشرعية على 
سبيل المثال لألفيتها جارية منذ بداية نشوئها قواعدَ علمية على أصل العقيدة: عدالة وشورى وتُكيما 

كوماً، وتجري بها أفكارهم في إذعان، للشريعة، وتكافلا اجتماعيا، وهي تقريرات يقرنها الجميع حاكماً ومح 
كما تنطق بها ألسنتهم وأقلامهم في تُمنل واعتراف، ولكن العمل الذي جرى عليه واقع الحكم بعد الخلافة 

 
 10/ 1نفس المصدر:   1
 (    42راجع كتابنا: في المنهج التطبيقي للشريعة الإسلامية:   2
    266، وكذلك: الإيمان أثره في حياة الإنسان: (  الدين والفن  –راجع: حسن الترابي   3
اللهم إني أعوذ بك من قلب لا يخشع، ودعاء لا يسمع، ومن نفس لا تشبع، ومن علم لا   »: قال   4

جامع   –رواه الترمذي في الدعوات، وراجع فيه: ابن الأثير »ينفع، أعوذ بك من هؤلاء الأربع

       4/355الأصول: 



دروب للتربية  -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  51        

 

الراشدة انقطع في الغالب عن الأصول العقدية، فخالف الصورة الفكرية المبنية على تلك الأحوال، فإذا 
 هو الظلم والاستبداد على نحو ما هو معلوم. وتقاس على ذلك أوضاع كثيرة في حياة المسلمي. 

إلى العمل أيضا بعد تعديته إلى الفكر. وإنما تكون   الإيمانولا ينصلح هذا الخلل إلا بتعدية التوجيه  
هذه التعدية بحضور المعان العقدية حضورا دائما في ضمير المسلم حال مباشرته العمل، سواء كان عملا 
تعبنديا بالمعنى الخاص، أو عملا تعميريا عاماً، وأن يجعل من ذلك الحضور مادنة في إنجاز حركاته العملية 

رتيب تلك الحركات أعمالًا متكاملة، فإذا المصلني بذلك يصوغ حركات صلاته وهيئته العامنة الجزئية، وفي ت
فيها من استحضار ربنه خضوعا ومذلنة وخوفاً ورجاء، وإذا بالمزارع يصدر في فلحه وبذره عن استحضاره 

فيها كمهمنة خلقه الله من أجلها، وإذا المهندس وهو يقيم المدينة تخطيطا   لعقيدة الخلافة في الأرض والتعمير
وبناءً، توجنه تخطيطه وبناءه عقيدة وحدانية الله تعالى في رعايته لجميع خلقه، وفي توجنه الجميع إليه بالخضوع 

ن المسلم والطاعة، فيضع المسجد الجامع في مركزها، ومساجد أخرى في كل حي من أحيائها. وهكذا يكو 
 باستحضار دائم لحقائق العقيدة في النفس.   إيمان مباشرفي كل عمل صادرا عن توجيه  

التي يتحملها المسلمون خلفية تكون العقيدة  أن  العمل على  إذن  التربية الإيمانية  إن من عناصر  
والأفكار  الرؤى  صور  لتحصيل  التفكير كله  في  ومعاداً  بدءاً  يصدرون  منها  وشاملة،  وحيدة  مرجعية 

لا يكون له هذا الدور التوجيهي   إيمانلي السلوكي لتلك الصور والرؤى، و م والحقائق، وفي التطبيق الع 
كان في ذاته جاريا على   لوو   ،ولا يحرنك إلى خير  ، لا يأتي بثمار  ،مختلن   إيمانهو  للفكر والعمل  الشامل الملزم  

 على الصورة التي بيناها سابقا. بحسب ما هو حاصل في التصور المجرد  وجه الحقن في مدلوله وفي مفرداته  
 للإيمانـ التفعيل الإرادي  ج

بمفردات   التصديق  هو  الإيمانالاعتقاد  يشمل   المضمون  ذاتها كما  في  حقنيتها  يشمل  تصديقاً 
صلاحها للإنسان وخيريتها المطلقة لحياته. وللاعتقاد في حلوله بالنفس درجات يقوم وسطها خط فاصل 
بي نوعي منها: نوع يبقى الاعتقاد فيه حبيس الذهن، ولا يكون له سلطان على إرادة الفعل، ويمكن أن 

وى فيه الاعتقاد حتى يتعدنى إلى الإرادة فيكون له سلطان عليها يحركها نسميه بالاعتقاد الساكن، ونوع يق
 به لتنطلق في إنجاز الأعمال، ويمكن أن نسميه بالاعتقاد الفاعل. 

وقد كانت مذاهب اليونان الفلسفية تعتبر معرفة الحقن فضيلة قائمة بذاتها، ولا تضفي على آثارها 
التجريد، عازفة عن الأعمال، ولكن  العملية قيمة تذكر، وذلك بما هي في عمومها مذاهب نازعة إلى 

، ملية كما أشرنا إليه سابقامحددة قيمته بآثاره الع الإيمانالعقيدة الإسلامية جاءت بمفهوم آخر يكون فيه  
ما أشار إليه ابن هو مدلول  وذلك    فلا تكتمل تلك القيمة إلا إذا أصبح الإيمان مؤديا إلى الأعمال، 

حصول صفة منه تتكيف   الذي أوردناه سابقا مقررا أنن الكمال في الإيمان بالتوحيد هو خلدون في قوله  



دروب للتربية  -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  52        

 

ذلك السلطان الذي يكون فيما نقدنر إلا  المقصود بهذه الصفة التي تتكيف بها النفس  فما  بها النفس،  
 الأعمال. إنجاز  فيوجنهها في طريق    ،على الإرادة للإيمان

التي تدفع    الدرجة وقد كانت الأجيال الأولى من المسلمي تتنزنل العقيدة في نفوسهم تنزنلا مباشرا في  
إلى الأعمال، فما إن يتحمنل الواحد منهم الإيمان بهذه العقيدة حتى يندفع مباشرة في العمل بما   الإرادة

للدعوة، أو إنشاء وتعميراً في الأرض، أو طلبا للعلم  تقتضيه في الواقع في شتى الوجوه: جهادا ونشراً 
ال ذي يقصر عن تُريك الديني والكون، ولم يكن معهودا لدى تلك الأجيال ذلك الاعتقاد السكون 

الإرادة العاملة، فيجتمع الاعتقاد والقعود في الرجل الواحد في ذات الوقت، ومن خير ما يرمز للاعتقاد 
ذلك الصنحابي في غزوة المعبرة لقصنة  القع الدفع الإرادي للعمل  الذي يتنزنل في النفس تنزنلا مباشراً في مو 

أرأيت إن قتلتح أين أنا؟ قال: في الجنة، قال: فألقى تمرات في يده ] مستطولا   » :أحد حينما سأل النبي  
، فذلك التنزيل المباشر للإيمان بالجنة لم يمهله ليصير 1« ما يستغرقه أكلها من زمن [، ثم قاتل حتى قتل

عملاً حتى لأن يأكل تمرات كان بصدد أكلهن، وكذلك كان الأمر في حال ما بي الاعتقاد وسائر الأعمال 
 عند تلك الأجيال من التأثير المباشر.

ولكن خلفت أجيال من المسلمي بعد ذلك اختلف عندها الأمر، فإذا العقيدة تقع في النفوس 
عند كثير منهم موقعاً باهتاً، لا يمتدن أثره إلى الإرادة فيحرنكها لتدفع بالجوارح إلى العمل إلا قليلا وعلى 

إليه تقليدا من الآباء، ولم ي التأمنل تطاول في الأثر، ذلك أنها عند بعضهم انحدرت  كابدوا فيها معاناة 
لتكتسب به من القوة ما تتعدى به إلى التأثير في الإرادة، وعند بعض آخر جنحت بها مغالاة العقل في 
التقرير والتفصيل والمجادلة حتى حجبتها عن التمكنن من مجامع النفس لتؤثر في الإرادة، وظلت أقرب إلى 

المتفاعلة مع كيان الإنسان كله فتدفعه إلى إنجاز الأعمال. وسواء   الظاهرة العقلية المجرندة منها إلى الفكرة
يتسابقون في   »كان السبب هذا أو ذاك فقد آل أمر سواد المسلمي إلى واقعهم الراهن الذي تراهم فيه 

انضباط السلوك الظاهر، وفي حساب التعاويذ والأذكار، وطويتهم هواء لا تجيش بحواثن الإيمان وعزائمه 
 .2«التي تُدث النهضة في واقع الحياة

وإذا كنا آنفا تُدثنا عن التأطير الإيمان للفكر والعمل كإصلاح منهجي للتربية الإيمانية، فإن ذلك 
وإن كان ضروريا فإنه ليس بكاف في مسار هذه التربية؛ ذلك لأن الخطاب التربوي المتعلق بهذه المسألة 

طلق التوجيه الإيمان، مؤطىرا قد ينتهي إلى أن يكون الخرنيج منطلقا في تفكيره وفي نزوعه العملي من من
بذلك الإطار، ولكن يبقى ذلك حبيس القناعة الذهنية التي لا تنتهي به إلى تُريك الإرادة نحو الشروع 
الفعلي للممارسة العملية، وها أنت ترى كثيرا من المسلمي حينما يحدثونك عن الإيمان تجدهم يجعلونه 

 
 8/246جامع الأصول:   –رواه البخاري في المغازي، باب غزوة أحد، وراجع، ابن الأثير   1
 18الإيمان أثره في الحياة الإنسانية:   –حسن الترابي   2



دروب للتربية  -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  53        

 

إطار موجها للفكر، وإطارا موجها للعمل، مع استماتة في الدفاع عن ذلك المفهوم، ولكن حينما تتفحص 
أعمالهم في الواقع تكاد لا تجد لذلك التوجيه النظري أثرا في الواقع، وهذا الوضع هو الذي أشار إليه ابن 

] أي المسلمون [    ِ يأخذونها ] أي العقيدة[ على ما عاشور في تُليله لهذه الظاهرة إذ يقول:" فأصبحواِ 
القلوب والحناجر إلى الأعضاء  هي عليه، تعمر بها قلوبهم، وتشهد عليها ألسنتهم، ولكنها لا تتجاوز 
فأصبحت الأوضاع الاجتماعية  التي خارت وضعفت،  البناءة هي  إن الإرادة الاعتقادية  والجوارح ... 

، إنه إذن خلل في الإرادة الدافعة للفعل قد يحصل 1" والآثار المدنية تصدر على غير ما كانت تصدر عنه
حتى مع التوفر على التأطير الإيمان، وهو ما يستلزم إصلاحا منهجيا في التربية الإيمانية يقصد إلى التفعيل 

 الإرادي للإيمان، وهو ما يمكن أن يتمن بأمرين اثني. 
 الجزم الاعتقادي  – الأول

 إلا إذا كان حاصلا في النفس على درجة من   الإيمان نحو الفاعلية إن الإرادة لا يحركها التحمل    
والقوة بحيث تتولند من الإيمان بالحق حواثن تُثن الإرادة على دفع الجوارح إلى الفعل. وقوة الإيمان   العمق 

بالعقيدة لا تبلغ درجة الفعل في الإرادة إلا إذا كانت متأتية بالاقتناع الذاتي الحاصل بمعاناة التأمل والتدبنر 
قلن، وأما إذا كان ذلك الإيمان حاصلاً من في مفردات تلك العقيدة، أو في مبادئها الأساسية على الأ

ذلك أنه   الندرة؛ خارج الذات وراثة أو تقليداً فإنه لا يبلغ في النفس مبلغ التأثير الفعلي إلا على سبيل  
يظل أبدا يحمل في نفس المؤمن صفة الغيرية والغرابة، إذ هو متأت من خارجها فيكون فيها كالعارية بشعور 

تنفعل به الانفعال المحرك للإرادة في طريق الفعل. ولكن حينما يكون   ون مهينأة لأنفلا تكر،  و أو بدون شع
الإيمان بالعقيدة حاصلاً في النفس بعد معاناة السعي الذاتي بالتدبنر، فإنه حينئذ يحلن فيها على صفة من 

 القربّ والانتماء تنفتح بهما للانفعال به، فيكون له أثر في تُريك الإرادة.
وقد جاء القرآن الكريم يشدند النكير على التقليد الذي لا يستند على شيء سوى انحدار المعتقد 

لِكَ مَا أَرأسَلأنَا  من الآباء والأجداد، ويكون ذلك الانحدار هو السند الوحيد للحقيقة، فقد قال تعالى: ﴿ وكََذََٰ
نَا آبَاءَنَا عَلَىَٰ أحمىة  وَإِناى عَلَىَٰ آ  فَحوهَا إِناى وَجَدأ أَوَلَوأ  23ثَارهِِم مُّقأتَدحونَ )مِن قَـبألِكَ في قَـرأيةَ  منِن نىذِير  إِلاى قاَلَ محترأ ( ۞ قاَلَ 

دَىَٰ ممىا وَجَدتمُّأ عَلَيأهِ آبَاءكَحمأ ۖ تحكحم بأَِهأ (. ثم هو يوجه 24  –  23)الزخرف/  ﴾(24 قاَلحوا إِناى بماَ أحرأسِلأتحم بِهِ كَافِرحونَ ) جِئـأ
بالاقتناع الذاتي   الإيمان بديلا من ذلك إلى النظر والتأمل والتدبر في النفوس والآفاق لتحصيل    العقول

لِكَ عَلَى اللَّىِ يَسِيرٌ الناشئ من الدليل بعد التأمل والتدبر كما في قوله تعالى: ﴿ لَأقَ ثمحى يحعِيدحهحۚ  إِنى ذََٰ  أَوَلمأَ يَـرَوأا كَيأفَ يحـبأدِئح اللَّىح الخأ

إِنى اللَّىَ    (19) خِرَةَۚ   الآأ أَةَ  النىشأ يحنشِئح  لَأقَۚ  ثمحى اللَّىح  الخأ بَدَأَ  فاَنظحرحوا كَيأفَ  َرأضِ  قَدِيرٌ قحلأ سِيرحوا في الأأ ء   )العنكبوت/(20) عَلَىَٰ كحلنِ شَيأ  ﴾19-
ون إيمانا معتبرا حينما أن الإيمان بالعقيدة إنما يك كما أشرنا إليه سابقا  (.وقد جرى عند علماء العقيدة20

يكون ناشئا عن النظر المفضي إلى الجزم، وأما إيمان المقلد فقد تراوح عندهم بي البطلان أصلاً كما روي 
 

 76ابن عاشور محمد الفاضل ـ روح الحضارة الإسلامية:   1



دروب للتربية  -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  54        

 

. وأحسب 1عند الأكثرين    في الدينالمطلوب  أن يكون هو  عن بعضهم، وبي الضعف الذي يقصر به عن  
ميزان أيلولته إلى التأثير على الإرادة الفاعلة وعدمها، إذ في درجتيه  أن من موازين هذه المعايرة للإيمان  

 إيمان التقليد لا يؤول إلى ذلك خلافا للإيمان الجازم.
والمتأمنل في أحوال الأمنة كما آل إليه أمرها اليوم يجد أن السواد منها يتحمل العقيدة تُمل تقليد 

التقليد تسليماً   بعقائد الآباء، ومحاكاة لما عليه الهيئة الاجتماعية لا تُمل نظر وتدبنر، سواء كان ذلك 
العامنة، أو تعلنماً من معلنمي العقيدة تلقيناً مجردا ضمن العلوم الصورية التي تلقنن للمتعلمي، ولو بحثت في 
 هذه الأمنة لوجدتهم قلنة أولئك الذين حصنلوا إيمانهم بمعاناة النظر والتدبنر، فجاسوا خلال الأنفس والآفاق 

 ِِ ِِ لينتهوا إلى إيمان مكسوب من قِ ِِ ِِ بلهم، فيه من قوة الجزم ما يشتدن به على النفس فتندفع إلى ِِ
العمل، فكيف بأمنة سوادها يحمل إيمانه وراثة وتقليداً أن تكون لها عزمة تنهض بها من السبات؟ إن تلك 

لى درجة الإيقان الذاتي الحاصل  العزمة لا تكون إلا بأن يحونل موقع الإيمان في النفوس من درجة التقليد إ
 بالنظر والتأمنل. 

وليس المقصود بالنظر والتأمنل تلك القياسات المنطقية المعقندة التي درج عليها المختصنون في علم 
ذلك ليس في طاقة عامنة المسلمي، فضلا على أنه قد لا ينشئ في النفس الإيمان الجازم،     الكلام، فإن

وإنما المقصود به استنهاض الفطرة الاستدلالية الكامنة في كل نفس على قدر مشترك بينها، ثم على أقدار 
ها بسطاً تقلنب قد تتفاوت بي فرد وآخر ليحبسط محصول العقيدة الموروثة على تلك الفطرة بحسب أقدار 

على هيئة فعل   ، وذلكفيه تلك العقيدة على الآيات الكونية والاجتماعية تقليب بحث لا تقليب شكن 
ه باليقي الجازم بألوهية الله الدائم القيوم. وإن هذا إبراهيم الخليل في استعراضه لأحوال النجوم وانتهائ

الاستنهاض للفطرة الاستدلالية في النفوس لهو اليوم موفور الدواعي والمقدنمات والآلات أكثر من أي 
وقت مضى، فإن كتاب الكون فتحت صفحات كثيرة منه، فباتت آيات الله فيه جلينة، وإنن أديان الناس  

عقولهم بان خسرانها جليا أيضاً، ومن هذه وتلك يمكن تأليف مادنة ذات فعالية   ومذاهبهم التي وضعتها
، لتحويل إيمانهم من موقع التقليد إلى موقع الجزم  منهج تربوي شامل شديدة لاستنهاض فطر المسلمي في  

 ويمكن أن يتمن ذلك بالطرق التالية: 
 ـ استنهاض الفطرة الكونيةالطريقة الأولى  

إن كل نفس إنسانية تنطوي على ما يمكن أن نسميه بالفطرة الكونية، وهي متمثلة في نزوع طبيعي 
إلى البحث عن علل الموجودات الكونية وأسبابها، ولهذا ظلن الإنسان يبحث عن هذه العلل منذ فجر 

الكريم   القرآن  أيضا وجنه  اليوم، ولهذا  أسبابه، العقول  تاريخه إلى  الكون وآياته لاكتشاف  النظر في  إلى 
 

النظام الفريد بتحقيق    –راجع الآراء المختلفة في هذه المسألة في محمد محي الدين عبد الحميد   1

    36جوهرة التوحيد: 



دروب للتربية  -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  55        

 

في نواميسها التي رحكنبت عليها، ثم للوصول من خلال ذلك إلى الدلالات الإيمانية التي والوصول إلى الحقن  
النفوس،  الفطرة الكونية في  القرآنية المؤكندة إنما هي من أجل استثمار هذه  تدلن عليها، فهذه الأوامر 

 وتوجيه لها نحو التحقق الطبيعي ليكون من ثمارها اليقي الإيمان. 
واليوم وقد كشفت العلوم الطبيعية عن حقائق كثيرة من سنن الله في الكون، وأصبحت هذه الحقائق 
ميسورة التناول والفهم لسواد الناس بما تيسنر من وسائل التقديم والشرح، فإنه يمكن أن تستخدم وسيلة 

فطرتهم الكونية، فتبين لهم ما في هذا الكون من عظمة الصنع   في مخاطبة المتعلمي باستنهاض ناجحة  تربوية  
ودقنة النظام وغائية السيرورة، ولمنا يقفون على ذلك رأي العي، توجنه فطرتهم إلى سبب الأسباب في ذلك 
كلنه، فتنفعل النفوس إذن بذلك انفعالاً جديداً، ويحصل الاقتناع بعقيدة الألوهية وما يتبعها من العقائد 

برامج تلفزية في هذا الشأن ولاً ثانياً، تنزنل فيه منزلة الجزم بعد ما كانت نازلة منزل التقليد.وقد رأينا  حص
في النفوس انقلاباً إيمانياً لا تُدثه وسائل الدعوة والتعليم النظرية الجافنة، وذلك ذات أبعاد تربوية تُدث  

تها لتحصيل الإيمان الجازم. ولا يخفى أن كثيراً لأنها خاطبت عن قرب الفطرة الكونية في المسلم فاستنهض 
من الملحدين الذين يمارسون البحث في العلوم الكونية تُونلوا إلى الإيمان بما وقفوا عليه من أسرار الكون، 

 .1وآيات دقته ونظامه 
هذا وقد بات من البين اليوم أن العقلية العلمية التجريبية التي تنفتح للفهم والاقتناع بما هو علمي 
تجريبي أصبحت عقلية سارية في قطاع كبير من المسلمي، تأثرا بالعقلية السائدة في التحضنر الغربي، ويمكن 

 توجيهها إلى دلالات تلك الحقائق أن تستثمر هذه الخاصية بتوجيه العقول إلى حقائق العلم الكون، ثم 
على ما وراءها من حقائق أخرى غيبية، فإنها حينئذ لا تملك إلا الإذعان الإيمان، ولكنه إذعان حصل 

، وذلك هو الإيمان الذي وجنه القرآن بمعاناة النظر والتدبر، وهو إيمان الجزم القادر على تُريك إرادة الفعل
 آيات الآفاق والأنفس، فما أحرى التربية الإيمانية اليوم بأن تجدد نفسها وفق الكريم إلى تُصيله بالتدبنر في 

 . هذا المنهج القرآن في تُصيل الإيمان المطلوب  
 ـ استنهاض الفطرة النفعية الطريقة الثانية 

إن في الإنسان نزوعا فطرياً إلى تُصيل المنفعة متمثلة في معان كلية من الأمن والطمأنينة والكفاية 
ورغد العيش، ومتفرعة إلى فروع وجزئيات كثيرة. وهذه الفطرة المشروعة كثيراً ما تدفع الإنسان إلى البحث 

قق له من النفع، وقد أصبح هذا الأمر اليوم فلسفة سائدة في الغرب متمثلة تُ عن الحقيقة من خلال ما 
أهله. وإذا كان هذا  من  إلى كثير  المسلمي، وتسرنب  عالم  منها  النفعي، وقد أصاب شيء  المذهب  في 
المذهب انحرف بالفطرة الإنسانية عن حقيقتها، حيث انحصر النفع فيه إلى منافع الرجل الأبيض ولو كان 

 
مل على مقالات عديدة لكبار من علماء الكون، تراجع كتاب: الله يتجلى في عصر العلم، الذي يش  1

 يعرضون فيه تجاربهم في الإيمان من خلال ممارستهم لحقائق العلوم في اختصاصاتهم المختلفة.



دروب للتربية  -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  56        

 

ذلك على حساب شقاء الأمم والشعوب الأخرى كما شهدت بذلك الحركة الاستعمارية، إلان أن أصل 
 الفطرة النفعية يمكن استثمارها فيما نحن بصدده من ترشيد الاعتقاد.

إن العالم اليوم تتوفنر فيه الشواهد الكثيرة على إفلاس المذاهب والأديان في تُقيق المنفعة للإنسان، 
ولا أدلن على ذلك من أن هذه الحضارة الغربية العاتية في إنجازها المادي لم يتحقق لأهلها الأمن والطمأنينة 

وقد أصبحت هذه المعان تضجن بها والهناء، فضلا عن أن يتحقق ذلك لسائر الأمم والشعوب الأخرى،  
 .1محافل الفكر الغربي نفسه فيما يشبه النذير بالمآل المظلم لهذه الحضارة 

عرضاً الناشئة المسلمة  ن يحعرض الإسلام في مبادئه العقدية على  لأوإذن فإنها تتوفنر فرصة ثمينة  
تظهر به تلك المبادئ من حيث ما تُققه للناس من الخير والمنافع بموازينها الإنسانية العامنة، وذلك من 

ومن وحققت للإنسانية الخير العميم،  خلال التجربة الحضارية الإسلامية التي قامت على تلك المبادئ،  
في ذاتها وبي آثارها في نفع الإنسان، وبالمقارنة مع فشل كل   الإيمانخلال اللازمة المنطقية بي حقائق  

. إن هذا العرض من شأنه أن يجعل المسلم يعيد من خلال معتقداتها  المذاهب والأديان في تُقيق هذا النفع
تُصيل عقيدته بما استثار فيه من فطرة المنفعة، فترقى تلك العقيدة في نفسه إلى منزلة الجزم بعد النظر في 

 . 2ا الحلن الوحيد الذي يحقق للإنسان السعادة والخيرآثارها، والاقتناع بأنه
إذا ما سلك المربنون مسلك استنهاض الفطرة الكونية والفطرة النفعية في نفوس المسلمي، فإن 
ذلك من شأنه أن يحرنك النفوس، وينفض عنها غبار التقليد، فتتحرنك لتحصنل عقيدتها بذاتها تُصيل الناظر 

الإرادة، وتدفع بها إلى العمل في الآفاق وفي الآثار العملية، فتنخرط إذن هذه العقيدة في سياق التأثير على  
كننة في النفوس وكأنما هي غريبة عنها لانحدارها إليها من خارجها. وليس تالتعميري الصالح بعدما كانت مس

هذا الأمر بعزيز على هذه الأمة في واقعها الراهن، فإن أقدارها من الفطرة ومن القابلية للنظر والفهم لا 
ين تأملوا العقيدة الجديدة بسليم فطرتهم، فآمنوا بها إيمان الجزم، فانطلقت تقلن عن أقدار أهل الجاهلية الذ

بهم الإرادة إلى الإنشاء الحضاري المشهود، إذن هو ترشيد لاعتقاد المسلمي ضروري لدفعهم في سبيل 
 النهوض. 
 الإحياء الروحي للاعتقاد – د
التصديق    يتمن  الإيمان بالعقيدة يتحمنله المسلم بالتصديق والإذعان، وقد كان المسلمون الأوائل 

والإذعان عندهم بكافة الطاقات في ذواتهم عقليةً وروحيةً وعاطفية، فما أن ينبلج الإيمان في النفس حتى 

 
 المسلمون والبديل الحضاري  –راجع نماذج من ذلك في: طه جابر العلواني   1
عرض بعض علماء العقيدة لما يشبه هذا المسلك في سياق الاستدلال على النبوة المحمدية، وذلك    2

المواقف   –فيما عرف بدليل نجاح الدعوة المحمدية أو دليل الظهور. راجع: الإيجي والجرجاني 

 2/428وشرحه: 



دروب للتربية  -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  57        

 

تتضافر على تُمله مدارك العقل مع أشواق الروح مع منازع العاطفة، فإذا الله تعالى في نفوس المؤمني 
يسلنم العقل جازما بوجوده وصفاته، وتنزع العواطف إلى محبته وخوفه ورجائه، وتهفو الروح شوقا إلى لقائه، 

شدنة له في النفوس فيأخذ بمجامعها،   وهكذا الأمر في كل عقيدة. ومن هذا الوضع في تُمنل الإيمان تتكونن
ويدفع بالإرادة دفعا قويا إلى العمل والإنجاز، وذلك سر من أسرار تلك القفزة الحضارية المشهودة التي 

 زها المسلمون في ذلك الزمن القصير. نجأ
ولكن بعد بعض الزمن تغيرن وضع هذا التحمنل الإيمان ليميل إلى التحمنل العقلي الصرف تسليماً 

هذا الوضع الجديد نشوء بالعقيدة حسبما يقتضيه العقل في غير سند روحي وعاطفي يذكر. وقد عزنز من  
علم العقيدة نشوءا عقلياً لردن الهجوم العقلي على أصول الدين الإسلامي، ثم تطونره على ذلك باطراد، 
أمر  التجريد والجفاف. ولمنا آل  الصرف في شيء كثير من  العقلية  المقايسة  العلم على  قام هذا  حيث 

مرة أخرى، فأصبح الاعتقاد قواعد ورسوماً عقلية لا المسلمي إلى التخلنف العام، تعزنز هذا الوضع أيضا 
تكاد تتجاوز في نفس المؤمن التصديق العقلي الناشئ بالتقليد إلى أي ركن آخر من أركان الذات الفسيحة. 
وقد كان هذا الأمر داعياً للإمام الغزالي أن يؤلنف كتابه إحياء علوم الدين، وهو يقصد الإحياء الروحي 

 ف العقلي الذي آل إلى واقع من علوم الشكليات والرسوم. في مواجهة الجفا
وفي واقع المسلمي اليوم صورة من هذا المآل الذي آل إليه الاعتقاد، إذ ترى الإيمان بالله وبسائر  
العقائد الأخرى لا يتجاوز عند سواد الناس أن يكون مسلنمة عقلية تنحدر بالتقليد في الغالب دون أن  

واع كثيرة من شأنها أن تجعل تخالطها معان الخوف والرجاء والحبن والشوق إلى لقاء الله، فتعطنلت إذن د
الإيمان فاعلا في الإرادة، دافعا إياها نحو العمل، ولا يخفى أن العواطف وأشواق الروح لها من التأثير في 
الاندفاع إلى العمل ما يوازي أو يفوق تأثير الإيمان العقلي إذا كان عن جزم، فكيف إذا كان عن وراثة 

 وتقليد. 
ولهذا الأمر فإن التفعيل العقدي للإرادة الذي يدفعها إلى الإنجاز يقتضي ترشيدا عقديا يتمثل في 
إحياء روحي للاعتقاد، بحيث يصبح تُمنل المسلم لعقيدته تُمنلا عقليا وروحيا معا، فإذا تصديقه العقلي 

يخالطه   وإذا تصديقه بالنبي  الجازم بالله تعالى يسنده خوف منه ورجاء، ويجلنله حبن وشوق إلى اللقاء،  
حبن له وتأسن به في أخلاقه وأفعاله، وإذا الإيمان التصديقي بالآخرة مضمنخ باستشعار دائم لمواقفها وما 
ثواباً وعقاباً، وهكذا الأمر في كل حقيقة من  فيها من أهوال، وتُسنب دائم أيضا لمشاهد الجزاء فيها 

 حقائق العقيدة. 
ويمكن أن يتمن هذا الترشيد بتخفيف الدعاة والمربين في خطابهم العقدي من غلواء العقل الصارم في 
تقرير العقيدة بأن يتنجه الخطاب أيضا إلى الفطرة العاطفية الروحية في الإنسان إلى جانب خطاب العقل، 

تها، وذلك بتقرير العقيدة وعرضها فتحستثار تلك الفطرة لتتحمنل هي أيضاً الإيمان بالعقيدة بما يناسب طبيع



دروب للتربية  -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  58        

 

في أبعادها العقلية والروحية في نفس الآن، فيكون الدليل العقلي مقرونا بالدليل العاطفي على نحو ما إذا 
عرض وجود الله من خلال آثاره في الكون، فيعرض ما في مشاهد الكون من الدقنة والنظام لمخاطبة العقل، 

العاطفة، فينتهي العقل إلى التسليم كما يعرض ما فيها أيضا من مظاهر العناية والرحمة واللطف لمخاطبة 
المنطقي، وتنتهي العاطفة إلى حب الله الرحمن الرحيم والشوق إليه، حتى إذا استقرنت العقيدة في نفس 
المؤمن كانت منتشرة في جميع حناياها، ممتدنة إلى جميع زواياها، فتجيش إذن بالعزم الذي يدفع الجوارح  

 العقل من جهة، وتلبية لنداء العاطفة والشوق الروحي من جهة أخرى.   إلى السعي العملي استجابة لاقتناع
وقد كان القرآن الكريم يسلك ذلك المسلك المزدوج في الخطاب العقدي، فهو كما يوجنه الأنظار 
إلى آيات الله في صنعتها ونظامها ليستنهض العقول، يوجنه خطابه أيضا إلى العواطف ليستثيرها في اكتساب 

بهِِ مِنَ الإيمان كما في قوله تعالى: ﴿ رَجَ  مَاءً فأََخأ َرأضَ وَأنَزَلَ مِنَ السىمَاءِ  اللَّىح الىذِي خَلَقَ السىمَاوَاتِ وَالأأ
اَرَ  َنهأ رِ بأَِمأرهِِۖ  وَسَخىرَ لَكحمح الأأ رِيَ في الأبَحأ ۖ  وَسَخىرَ لَكحمح الأفحلأكَ لتَِجأ ( وَسَخىرَ لَكحمح 32)   الثىمَرَاتِ رزِأقاً لىكحمأ

ۖ  وَسَخىرَ لَكحمح الشىمأ  ِ وَآتَاكحم منِن كحلنِ مَا سَألَأتحمحوهحۚ  وَإِن تَـعحدُّوا نعِأمَتَ   (33 اللىيألَ وَالنـىهَارَ )سَ وَالأقَمَرَ دَائبَِيأ
نسَانَ لَظلَحومٌ كَفىارٌ )  .  1 (34-32)إبراهيم/ ﴾  (34اللَّىِ لَا تُحأصحوهَاۗ  إِنى الإأِ

يبدو إذن أن الوضع الاعتقادي للمسلمي كما هو حاله اليوم يقتضي مراجعة تتناول مدلول العقيدة 
نفسها في اتجاه توسيع هذا المدلول كما يحدنده حديث الإيمان، كما تتناول إعادة ترتيب للمفردات العقدية 

تقتضيه التحديات التي تجابهها في الوضع الراهن، وتتناول أيضا بحسب ما هي عليه من أصلية وفرعية، وما  
تفعيلا للعقيدة في النفوس بوصلها بالإرادة وصلًا تحستثار به تلك الإرادة لتندفع في سبيل الإنجاز السلوكي 
 لمقتضيات الدين وأغراضه في الحياة العملية، ويلتقي في هذه المراجعة دفع الاعتقاد من وضع التقليد إلى 

ليكون بهذا وذاك بعد مراجعة  عاطفياً  وضع الجزم الناشئ من الاقتناع الذاتي، مع إحيائه إحياءً روحياً 
 المدلول وترتيب المفردات عاملاً من عوامل دفع الأمة في سبيل النهوض. 

 القسم الثان ـ التربية الفكرية 
حينما تُصل التربية الإيمانية على الوجه الذي شرحناه آنفا، فينشنأ المسلم على التصونر العقدي 
الصحيح، وعلى التصديق به التصديق الجازم، وعلى النزوع الدافع للتنزيل الفعلي، فإن ذلك لا يكفي 

هها التعميري، أو في لكي يقوم الإنسان بمهمة الخلافة التي كلنف بها؛ ذلك لأن هذه المهمة سواء في وج
وجهها الإنسان تتطلنب استعمال العقل استعمالا مستديما لأجل أن يشتقن الإنسان من أحكام الدين 
العامة، ولأجل أن  الكلية ومقاصده  الدين  المحدودة في نصوصها أحكاما أخرى يستخرجها من قواعد 

 
وما  85منهج القرآن الكريم في إثبات العقيدة الإسلامية:  –راجع في هذا المعنى، رؤوف شلبي   1

  بعدها



دروب للتربية  -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  59        

 

يسعى في الأرض سعيا استثماريا يستخرج به ما فيها من خير يقيم به الحياة وينميها، وذلك كله يستلزم 
 ضربا آخر من التربية ينضاف إلى التربية الإيمانية، وهو ما سميناه في هذا القسم بالتربية الفكرية. 

 ـ الفكر والتربية الفكرية  1
في الإنسان قوى إدراكية متعددة، مثل قوة العقل وقوة البصر وقوة السمع، وتمثل كل قوة من هذه 

القواعد فيحصل بها القوى آلة تُمل قابلية الإدراك، وبتلك القابلية تسلك مسلكا مشروطا بجملة من  
الإدراك بالفعل، فتكون إذن عينا يتم بها إبصار المبصَرات، وأذنا يتم بها سماع المسموعات، وهكذا في كل 
القوى الإدراكية الأخرى، وإذا لم تتوفر شروط الإدراك التي تختلف من آلة إلى أخرى فإن الآلة ولو كانت  

الانتقال من القوة إلى الفعل. والعقل هو أعلى القوى الإدراكية   سليمة في ذاتها لا تثمر إدراكا، ولا يتم فيها 
 في الإنسان، وسعيه في تُصيل العلم هو الفكر. 

 أ ـ العقل والفكر
بقطع النظر عن التعاريف المتعددة التي عرنف بها العقل باعتباره جوهرا عند البعض، وباعتباره معنى 
غير جوهري عند بعض آخر، فإن المقصود به هو هذه القوة في الإنسان التي يتم بها إدراك المعان غير 

الإنسان من التمييز بي المتشابهات   المحسوسة، والتي تمكنن من الانتقال من المعلوم لمعرفة المجهول، كما تمكنن 
والمتناقضات وإصدار الأحكام القيمية عليها. وللعقل مسار يسلكه في حركته لإدراك العلم وفق قواعد 

 وضوابط معينة، وذلك المسار هو الذي يسمى اصطلاحا بالفكر أو التفكير. 

هو   البحث   ا ري عليه هذيج  مقصودنا بالفكر في هذا المقام وكما نريد أن يكون مصطلحا بيننا ف
الحقيقة النظرية والعملية. ولهذا التحديد أصل في   سعيه لإدراكالمنهجية التي يجري عليها عقل الإنسان في  

، إشارة إلى أننه حركة 1المدلول اللغوي، إذ جاء في معاجم اللغة أنن الفكر هو إعمال الخاطر في الشيء 
العقل في موضوعات المعرفة.كما أنن ذلك المدلول هو الذي استقرنت عليه الثقافة الإسلامية في استعمال 

الفكر ترتيب أمور معلومة للتأدني إلى   » هذا المصطلح، وهو ما ضبطه الجرجان في تعريفاته، إذ يقول:  
 . ومن البين أنن هذا الترتيب ليس هو إلان حركة العقل في البحث عن الحقيقة. 2 «مجهول 

وما هو شائع اليوم بي أهل النظر من إطلاق الفكر الذي هو منهج العقل في البحث عن الحقيقة 
على الأفكار التي يقع التوصنل إليها في ذلك البحث ليس إلان ناشئا من إطلاق الملزوم على اللازم كما 

 
 ابن منظور ـ لسان العرب: مادةّ: فكر  1
ــ التعريفات:    2 ــ الإشارات والتنبيهات )تحقيق: سليمان    176الجرجاني ــ . ، وراجع أيضا: ابن سينا ــ

وراجع كتابنا: دور حرّية الرأي    ، 68، والرازي ـــ المحصل:  1/23(:   1947دنيا، ط الحلبي، القاهرة  

 . وما بعدها  27في الوحدة الفكرية بين المسلمين:  



دروب للتربية  -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  60        

 

هو من عادات اللسان العربي، ولكننه إطلاق يحدث ارتباكا في تُديد معنى هذا المصطلح واستعمالاته، 
وهو ما آن الأوان للرجوع به إلى الأصل الذي استقرنت عليه الثقافة الإسلامية مقصودا به منهجية النظر 

اعتمدناه في مجمل بحوثنا في  العقلي لا حصيلة ذلك النظر من الأفكار كما سنعتمده في هذا المقام، وكما
 هذا الشأن.

الإدراكي،  سعيها  في  الآلة  تلك  هو حركة  والفكر  التفكير،  بها  يقع  التي  الآلة  هو  إذن  فالعقل 
والأفكار هي حصيلة ما يصل إليه العقل من تصورات نتيجة التفكير، ولشدة الصلة بي هذه الأطراف 

العقل على الفكر، الثلاثة فإنها قد يقع التبادل بينها في الدلالة، فيطلق لفظ الفكر على العقل، أو لفظ 
أو لفظ الفكر على الأفكار، وكل ذلك يقع بسبب التلازم بي هذه الأطراف، والقرائن هي التي تُدد 

 المدلول عند تناوب هذه الألفاظ. 

 ب ـ  التربية الفكرية 
يراد تربيته على خصال معيننة من أجل تُقيق هدف   ن إذا كانت التربية في أحد معانيها هي تنشئة م   

تساعد تلك الخصال على تُقيقه، فإنن التربية الفكرية تعني صياغة المنهجية التي يعتمدها العقل في النظر 
 ، على أسس معيننة من شأنها أن تجعل ذلك النظر نظرا سديدا يفضي إلى تُقيق المقصود) وهي الفكر (  

وهو إصابة الحقيقة بأكبر ما يمكن من الأقدار، فالعقل في نظره المعرفي مرشنح بحسب ما رحبين عليه من 
، وتلك الخصال هي التي تكون محدندا من مناحي النظر  لأن يسلك مناحي متعدندة مختلفة   المنهجية   الخصال

 .1أساسيا لما يصيب من الحقائق أو لما يخطئ منها 
ولكي يكون النظر العقلي الذي هو الفكر نظرا سديدا في مسعاه نحو الحقيقة ينبغي أن يؤخذ بتربية 
مقصودة يصبح بها مبنيا على أسس منهجية من شأنها أن تكون له دربا ينتقل به من مرحلة إلى أخرى من 

 . الحقيقةإدراك  مراحل حركته بحيث يتأدنى من المعلوم إلى المجهول في منطقية تفضي به إلى  
ا يحتاج العقل إلى هذه التربية في حركته التي هي الفكر بالرغم من أننه بحني في فطرته على مبادئ    وإنمن
ا مبادئ لئن كانت   ؛ منطقية لأنن هذه المبادئ ذاتها قد يطالها الطمس لسبب أو لآخر من الأسباب، ولأنهن

فهي غير كافية في تُصيل ما هو منها   ،كافية في إدراك ما هو من الحقائق بسيط في طبيعته قريب في مورده

 

وذلك على سـبيل المثال هو ما يفرق بين العقل الذي ربّي على الأسـطورة والخرافة ، والعقل   1          

الذي رُبّي على المنطقية السببية، أو على الواقعية التجريبية فيما ينتهي إليه كلّ منهما من إصابة للحقيقة  

 أو خطإ فيها.



دروب للتربية  -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  61        

 

معقند بعيد، وإذن فإنن الفكر يحتاج إلى أن يؤخذ بتربية يصبح بها مكتسبا من الصفات لما هو مبني على 
 لحقائق في تعقيدها وبعد مواردها.مع االمبادئ الفطرية وما هو متطونر عنها تناسبا في ذلك 

ولشدنة ما بي العقل والفكر من التلازم كما بيناه، فإن التربية الفكرية يمكن أن تتبادل المصطلح 
مع التربية العقلية؛ ذلك لأن العقل الذي هو آلة التفكير وإن كان متمثلا في جملة من العلوم الضرورية 

، فإن ذلك يبقى أقرب إلى أن يعتبر العقل بالقوة الذي يمكن أن 1كما يذهب إليه الكثيرون في تعريفه 
يحنمنى بالاكتساب حفظا لتلك الضرورات من الطمس، ومرانا لها على الحركة التي تقوني من حسن أدائها،  
فيكون إذن تقوية الملكة الإدراكية في ذاتها تربية عقلية، ويكون ترشيد منهجها في الإدراك وأدائها فيه 

 فكرية باعتبار أن التربية تنصبن على الأداء هنا، وتنصبن على الآلة نفسها هناك.تربية  

 ـ التربية الفكرية بي التوجيه القرآن والمآل الواقعي 2
لئن جاء الدين يكلنف الإنسان بالإيمان وما يتبعه من عمل، فإنه جاء أيضا يكلنفه باستعمال العقل 

معرفة الحقيقة، ولا غرو فإنن   الاستعمال الرشيد، وتوجيهه في التفكير إلى المنهج الصحيح الذي يؤدي إلى
الإيمان المطلوب في الدين هو ذلك الإيمان الذي يحصل لدى الإنسان بالتأمنل العقلي الذي يعقبه الاقتناع 
الذاتي، أما الإيمان الموروث فإنه إن كان مقبولا فهو في أدنى الدرجات، والتأمنل العقلي إذا لم يكن منتهجا 

إلى الإيمان، فالطريق إذن إلى الإيمان المعتدن به هو الفكر الرشيد؛ ولذلك النهج الصحيح فإنه لا يؤدني  
والسنة اهتماما كبيرا حتى جحعل السعي فيه واجبا دينيا ملزما، ليس من باب كان الاهتمام به في القرآن  

 ما لا يتمن الواجب إلا به فهو واجب فحسب، ولكن بالأوامر المباشرة بالنظر والتأمنل والتدبنر.

وإذا ما جئنا إلى القرآن الكريم وإلى الحديث الشريف نستجلي منهما الاهتمام بالفكر والتوجيه إلى 
المنهج الصحيح فيه فإننا نجد من ذلك نظاما متكاملا. وإذ سنفصنل لاحقا في هذا المنهج الذي نرى أنن 

والحديثي بمنهج التفكير بمسألة  التربية الإسلامية ينبغي أن تقوم عليه، فإننا نضرب مثلا للاهتمام القرآن 
هي مفتاح هذا المنهج بأكمله، وهي مسألة تُرير العقل من المعوقات التي تعوق دون أن ينطلق في ممارسة 
الفكر بموضوعية تفضي به إلى الحقيقة بأكبر أقدار ممكنة، فقد جاء في القرآن الكريم وكذلك في الحديث 

الفكر ما يرقى بهذا التحرير إلى أن يكون فريضة دينية يؤجر القائم   الشريف من الدعوة المؤكندة إلى تُرير
 بها، ويأثم المتخلي عنها، وسنبي لاحقا هذا المعنى بشيء من التفصيل. 

 
 36راجع: الجويني ـالإرشاد:   1



دروب للتربية  -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  62        

 

وكما اهتمن القرآن الكريم بتحرير العقول قاعدة منهجية للفكر، فإنه اهتمن أيضا بقواعد أخرى عديدة 
سنتناولها بالشرح، ومن ذلك على سبيل المثال ما كان يوجنه به العقول توجيها دؤوبا إلى الانطلاق في 

ثنل ذلك الواقع في مظاهر الطبيعة النظر العقلي من الواقع المحسوس للتأدني منه إلى العالم المعقول، سواء تم 
  ﴿ أو في مشاهد الحياة، وذلك في مثل قوله تعالى:                                     

                ﴾/(، وقوله تعالى:101)يونس﴿                   
        /(. ومنها ما كان يوجنه به العقول نحو التبين فيما يحعرض عليها لتميييز الحق 69﴾ )النمل

  ﴿ تعالى:منها من الباطل، وذلك في مثل قوله                                
                           ﴾  /(. وهكذا نجد القرآن الكريم يوجنه العقول 6)الحجرات

 يوصلها إلى الحقن ويبعدها عن الضلال. دوما إلى المنهج الفكري الذي  

وقد كان لهذا التوجيه القرآن أثره البالغ في الفكر الإسلامي، إذ قد انطبع هذا الفكر على جملة من 
الخصال المنهجية التي جاء القرآن يوجنه إليها من مثل الواقعية والتبين والتوحيد والشمولية في النظر بما 

الفكر ثورة منهجية معرفية تجعل من الواقع منطلقا للمعرفة بدل ما كان سائدا قد أحدث في المعهود من 
أنن  المعرفة، وما كان سائدا عند الإشراقيي من  الطريق إلى  التعقنل المجرند هو  أنن  الهلينية من  الثقافة  في 

، وبهذا المنهج الفكري نشأت حركة العلوم الإسلامية كلها، ومنها 1الترينض الروحي هو السبيل إلى الحقن 
 كان البناء الحضاري الإسلامي في وجوهه المختلفة. 

غير أنن هذه الثورة المنهجية الفكرية التي أحدثها القرآن الكريم لم تلبث بعد زمن أن تشهد ارتدادا  
في الكثير من عناصرها، فإذا الفكر الإسلامي بدأ ينحسر نظره الواقعي في الطبيعة ومشاهد الحياة ليتنجه 

حت العلوم الحسية متأخرة في الرتبة نحو المجرندات ولينتهج نهج المنطق الصوري اليونان، وشيئا فشيئا أصب
عن العلوم النظرية، كما أصبح يتجه نحو التأمنلات الروحية المتنكبة عن الواقع تأثنرا بمنازع صوفية مستجلبة 

 من ثقافات شرقية قديمة. 

فكان  الفكرية،  المنهجية  الأمراض  تفاقمت  الإسلامي  الحضاري  الانحدار  وتسارع  الزمن  وبتقدم 
التعصب الذي تنتفي فيه حرية الفكر ليكون الفكر موجنها بما استقرن في المذاهب مقيندا بما انتهى إليه 

تصر على الرأي الواحد السابقون فيها، وكانت أحادية النظر التي تضينق من دائرة المادنة محلن البحث لتق

 
 وما بعدها. 146راجع في ذلك: محمد إقبال ـ تجديد التفكير الديني في الإسلام:   1



دروب للتربية  -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  63        

 

والوجهة الواحدة دون أن تتيسنر الفرصة للمقارنة والنقد، وكان النزوع إلى الانطلاق من الأحكام المسبقة 
والمرويات السالفة لتتنخذ مسلمات يقع الانطلاق منها للبحث دون تبين وفحص ناقد، وهكذا انحدر 

مر إلى الانحطاط الحضاري الفكر الإسلامي حائدا عن التوجيه القرآن في المنهج الفكري حتى انتهى الأ
 للأمة بأكملها. 

وقد كرنس هذا الوضع الفكري المرتدن النظام التربوي الذي اعتمد عند المسلمي منذ بعض القرون، 
وذلك بما انتهى إليه هذا النظام من التلقي الذي تتقلنص فيه كثيرا مساحة الحوار الناقد، وبما انتهى إليه 

التفكير   على  العقول  تكونن  التي  العقلية والواقعية  للعلوم  استبعاد  التفكير من  إلى  المنطقي، وتدفع بها 
الواقعي التجريبي، وبما انتهى إليه من نمطية راتبة ليس من شأنها أن تدفع بالعقول إلى التفكير الابتكاري 

 الريادي الذي يستكشف الجديد ويضيف الطارف إلى التليد. 
وقد وصف الإمام ابن عاشور هذا الخلل التربوي التعليمي شارحا أسباب التخلف التربوي، فقال:   

سلب العلوم والتعليم حرية النقد الصحيح في المرتبة العالية وما يقرب منها، وهذا خلل بالمقصد من   »
التعليم وهو إيصال العقول إلى درجة الابتكار ...]فقد[ أصيب التعليم في عصور الانحطاط بشيء من 

إذا وجدوا قولي سلب حرية النقد، وأصبحت متابعة كل ما يكتب فكرة سائدة في أهل العلم ... حتى  
 1  »متناقضي أمسكوا عن الترجيح وقالوا : هذا قال، وهذا قال . .

عن  الإسلامي  الفكر  تعرقل  الآن  حدن  إلى  زالت  ما  الفكرية  المنهجية  الأمراض  هذه  من  والكثير 
الانطلاق في منهج النظر الصحيح، ولعلن المدارس التقليدية تعانى منها أكثر من غيرها، غير أنن المدارس 

أح  فقد  التعليمية  التربية  الغربية في  الفكرية  المناهج  من  استفادت  لئن  أيضا بأمراض الحديثة  صيبت هي 
الموحند في  الميزان  له  تبقي  الفكر، ولا  التي تشتت  النظر  منها بالأخص الازدواجية في  منهجية أخرى، 
الأحكام، وذلك جرناء ازدواجية العلوم في النظام التربوي الحديث ازدواجية تُمل قدرا كبيرا من التناقض، 

وم الطبيعية تناقض أحيانا العلوم العقدية، والعلوم السياسية فالعلوم القانونية تناقض العلوم الفقهية، والعل 
 تناقض العلوم الأخلاقية، وهلمن جرا في علوم كثيرة. 

لقد كانت نتيجة هذا المسلك اضطرابا في منهجية التفكير التي تتحرك بها عقول الناشئة المسلمة، 
فلا تقدر تلك العقول على الانتهاء إلى الريادة والابتكار، كما لا تستطيع العقول التي تربت في المدارس 

إلى مراجعة حقيقية   الذي يدعو  المنتج. وهو الأمر  الفكري في التقليدية على الاجتهاد  للمنهج  جادة 
 

 113ابن عاشور ـ أليس الصبح بقريب:   1



دروب للتربية  -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  64        

 

النظام التربوي الإسلامي استهداء بالتوجيه القرآن، واقتباسا من التجربة الحضارية الإسلامية، واستفادة 
 من النظم التربوية الحديثة. 

 ـ العناصر الأساسية للتربية الفكرية 3
إن الله تعالى لئن خلق العقل الإنسان على ضرب من المنطقية الفطرية التي تجعله مستعدا للمضي 

الطريق الصحيح المبلغ للحقيقة، إلا أنه شأن كل ما هو فطري في الإنسان يحتاج كي تبلغ تلك الفطرية في  
المنطقية مداها إلى معالجة تربوية يؤخذ فيها العقل بالتمرين على خصال في حركته الفكرية من أجل البحث 

قدر ممكن، فإذا لم يحعالج العقل   عن الحقيقة ترتقي بكفاءته في ذلك البحث بما يضمن له إصابة الحق بأكبر
 ﴿بتلك التربية أتت عليه عوامل الطمس للفطرة المنطقية فيه، فإذا هو الضلال التي أشار إليه قوله تعالى:

قَهحونَ بِهاَ وَلَهحمأ أَعأيحٌ لاى  نسِۖ  لَهحمأ قحـلحوبٌ لاى يَـفأ ننِ وَالإأِ  يحـبأصِرحونَ بِهاَ وَلَهحمأ آذَانٌ لاى وَلقََدأ ذَرأَأنَا لِجهََنىمَ كَثِيراً منِنَ الجأِ
عَامِ بَلأ هحمأ أَضَلُّۚ  أحولََٰئِكَ هحمح الأغَافِلحونَ  نَأـ مَعحونَ بِهاَۚ  أحولََٰئِكَ كَالأأ فالعقول التي لا تفقه  (،179)الأعراف/ ﴾ يَسأ

إنما بسبب عوامل الطمس التي أصابت الفطرة فيها، حيث لم تعالج بالمران التربوي لتتجه في المسار الفكري 
 الموصل إلى الحقيقة. 

إن الخصال الفكرية التي يتربّ عليها العقل هي خصال تتكونن بالمران المتراكم عبر الزمن، وذلك 
من خلال تربية تتعلق بالكيفيات التي يتعامل فيها العقل مع المواضيع التي يروم الوصول إلى حقيقة فيها، 

ب طبيعتها فيما إذا كانت  كما تتكونن بنوع العلوم والمعارف التي يتلقاها العقل، فيتشكل بها على حس
على سبيل المثال علوما حجاجية أو علوما رياضية أو علوما منطقية، فمن هذا وذاك يتكينف العقل بكيفية 
الخارجية  المعوقات  من  فيه  يتحرر  الذي  السديد  المنهج  ينتهج  ـ  الفكر  وهو  ـ  النظر  طريقة  في  تجعله 

ملا موضوعيا يسدند خطاه في سيره للكشف عن الحقائق والداخلية، لينطلق في التعامل مع موضوع بحثه تعا
في المجالات التي هو قادر على الكشف فيها. وتلك العناصر المنهجية الفكرية التي يحربّن عليها العقل 

 عناصر عديدة، لعلن من أهمها ما يلي: 

 أ ـ حرية الفكر 
لعلن العنصر الأساسي الذي يقوم عليه المنهج الفكري الرشيد هو تُرير الفكر في مسيرة بحثه عن 
الحقن، بحيث يكون العقل متحررا في التفكير من كل الموجهات المسبقة التي يمكن أن تُرنف مسيرة الفكر 

مِ لَكحمح    ﴿  قوله :عن اتجاهها الصحيح لتنتهي إلى ما هو مرسوم مسبقا من النتائج على نهج فرعون في يَا قَـوأ



دروب للتربية  -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  65        

 

َرأضِ فَمَن ينَصحرحنَا مِن بأأَسِ اللَّىِ إِن جَاءَنَاۚ  قاَلَ فِرأعَوأنح مَا أحريِكحمأ  مَ ظاَهِريِنَ في الأأ دِيكحمأ إِلاى سَبِيلَ الرىشَادِ الأمحلأكح الأيـَوأ (، 29﴾ ) غافر/ إِلاى مَا أَرَىَٰ وَمَا أَهأ
ويفقد القدرة على الريادة والابتكار، ومن المعلوم أنه لا تكون فالفكر إذا فقد الحرية فإنه يقع في التقليد،  

القديم  في  ذلك  على  النهضة شاهد  الحضارات وحركات  الفكرية، وتاريخ  بالريادة  إلا  تقدنم  ولا  نهضة 
 والحديث.

ــدد من أنن و  ــأنها أن    ينطلق التوجيه القرآن في هذا الصـ طالحرنية في الفكر من شـ ــن حركة العقل،  تنشـ
ســـتقوده حركته إلى أبعاد يكتشـــف  فإننهإذ بها يكون العقل منطلقا دون حدن يحدنه أو عائق يعوقه، وحينئذ  

كـان مقينـدا أو موجنهـا إلى أفق محـدند، فحرنيـة الفكر بهـذا   لوفيهـا أقـدارا من الحقـائق لا يكون قـادرا عليهـا  
للعقل، إذ بها ترتفع كفاءته في أداء مهمنة الكشف عن الحقيقة وتوظيفها  القونةالمعنى هي إذن من أسباب 

ما يندرج   هوالإنســـــــان؛ ولذلك فقد جاءت الشـــــــريعة بأحكام وتوجيهات تلزم بهذه الحرنية، و  صـــــــالحفي 
ــمن  ــد حفظ العقل. وتتوزنع هذه الأحكام    ضــــــ ــباب تعطيل مقصــــــ   داخلية بي أحكام تُرنر الفكر من أســــــ

 تتأسنس في ذات الفرد، وأحكام تُرنره من أسباب تعطيل تتسلنط عليه من خارجه.
والتقاليد الفاسدة   العادات من أمر بالتحرنر من قيود    القرآن الكريمالنوع الأونل فمثاله ما جاء في    أمنا  

فكره في حركة حرنة للتعامل مع موضوع   انطلاق التي يسلنطها المجتمع على أفراده، فتكون عائقة دون  
النظر في القضايا المطروحة عليه إلى ما يواطئ تلك العادات   عند النظر، إذ هي توجنه ذلك الفكر لينتهي 

لِكَ مَا أَرأسَلأنَا مِن   ﴿فيه نكير شديد ونهي غليظ، وذلك في مثل قوله تعالى:  جاءوالتقاليد، وهو ما   وكََذََٰ
نَا آبَاءَنَا عَلَىَٰ   فَحوهَا إِناى وَجَدأ تَدحونَ )قَـبألِكَ في قَـرأيةَ  منِن نىذِير  إِلاى قاَلَ محترأ ( ۞ قاَلَ 23أحمىة  وَإِناى عَلَىَٰ آثَارهِِم مُّقأ

بهِِ كَافِرحونَ ) ۖ  قاَلحوا إِناى بماَ أحرأسِلأتحم  عَلَيأهِ آبَاءكَحمأ دَىَٰ ممىا وَجَدتمُّأ  تحكحم بأَِهأ    ( 24ـ23)الزخرف/  ﴾(24أَوَلَوأ جِئـأ
ا هو    فهذا م لم يحرنروا عقولهم من   بسببالإنكار الشديد لفعل هؤلاء، وهذا العقاب الذي أصابهم، إنمن أنهن

هت الحركة   اها خاطئا حاد بهم عن   الفكريةسطوة ما عليه آباؤهم من معتقدات، فاتجن لتلك العقول اتجن
فعلى   الضلال،  في  وأوقعهم  لينظر في   الإنسانالحقن  الآباء  موروثات  من  يتحرنر  أن  الشرع  إذن بحكم 

 محفوظايتنبع الحجنة، وينتهي إلى ما تنهيه إليه، وحينئذ فإنن عقله يكون    بفكر حرن   الآراءالمعروض عليه من  
 بهذه الحرنية في الفكر. 

أيضا التحرنر من كلن   فإنه يوجبالمضلنة للآباء    الموروثاتالتحرنر من    يوجب القرآن الكريم  ومثلما
الفكر عن أن   اه الصحيح، وذلك مثل سطوة السلطان السياسي، أو   يتنجهسطوة خارجية تعوق  الاتجن

الشعوذة والعرافة والسحر، فعلى الإنسان أن يتحرنر من كلن هذه المؤثنرات  تأثيرات الكهنوت الديني، أو 



دروب للتربية  -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  66        

 

المنهجية للنظر.   القواعدتقيند عقله مهما كان نوعها لتكون حركته الفكرية خاضعة فقط لما تلزمها به    التي
من الدائرة الجغرافية التي تكون   الهجرة وقد تصل قونة الوجوب لتحرير العقل من هذه السطوة إلى وجوب  

تَضأعَفِيَ في ا﴿:تعالىضاربة فيها، وذلك ما جاء في قوله   َرأضِۚ  إِنى الىذِينَ تَـوَفىاهحمح الأمَلَائِكَةح ظاَلِمِي أنَفحسِهِمأ قاَلحوا فِيمَ كحنتحمأۖ  قاَلحوا كحنىا محسأ لأأ

نزلت   الطبري ة كما ذكره  ، فالآي(97﴾)النساء/يراًقاَلحوا أَلمأَ تَكحنأ أَرأضح اللَّىِ وَاسِعَةً فَـتحـهَاجِرحوا فِيهَاۚ  فأَحولََٰئِكَ مَأأوَاهحمأ جَهَنىمحۖ  وَسَاءَتأ مَصِ 
يستضعفنا أهل الشرك بالله في أرضنا   الأرض،مستضعفي في    كنا   »في جماعة اعتذروا في عدم إيمانهم بقولهم:

يقبل عذرهم، إذ كان عليهم أن يحرنروا   فلم   ،1« الإيمان بالله   من وبلادنا بكثرة عددهم وقونتهم، فيمنعونا  
 ليصلوا بنظرهم الحرن إلى حقيقة الإيمان بالله وتوحيده.   منهم عقولهم من سطوة قومهم المشركي بالهجرة 

بتحرير الفكر من المعوقات الداخلية الناشئة من ذات   التوجيه القرآنالنوع الثان الذي هو    وأمنا
جاء من أمر بدفع الهوى النفسي على اختلاف أنواعه، ذلك الذي يتمكنن من النفس   ماالإنسان فمثاله 

الحجنة ليصل   اتنباع حركة العقل في البحث عن الحقائق إلى ما يوافقه هو من النتائج، ويصرفه عن    فيوجنه 
مح اللَّىِ عَلَيأهِ وَقَدأ فَصىلَ لَكحم إلى الحقيقة، وذلك مثل ما جاء في قوله تعالى: ﴿ وَمَا لَكحمأ أَلاى تأأَكحلحوا ممىا ذحكِرَ اسأ

ۗ  إِ  وَائهِِم بغَِيرأِ عِلأم   ﴾نى ربَىكَ هحوَ أَعألَمح بِالأمحعأتَدِينَ مىا حَرىمَ عَلَيأكحمأ إِلاى مَا اضأطحررِأتمحأ إِليَأهِۗ  وَإِنى كَثِيراً لىيحضِلُّونَ بأَِهأ
فانتهى به  الدليل،د على من حكنم الهوى على عقله ولم يحكنم ، ففي هذه الآية إنكار شدي(119)الأنعام/

فهذا المسلك الذي لا يحرنر فيه   العلم،الأمر إلى الضلال بتحكيم الهوى، ولو حكنم الدليل لانتهى إلى  
التحرنر من الهوى، وهو ما انتهى إليه الرازي في   الواجبالإنسان فكره من الهوى هو مسلك محرنم، إذ  

التقليد حرام؛ لأنن   دلنت  » :قالشرحه لهذه الآية إذ   الدين بمجرند  القول في   القول  هذه الآية على أنن 
 . »2بالتقليد قول بمحض الهوى والشهوة، والآية دلنت على أنن ذلك حرام

أنواع الهوى، سواء كان متمثنلا في هوى الشهوات   كلن هذا التحريم لسطوة الهوى على الفكر    ويصدق 
ا ضرب من   مختلفة، المادنية من مال وملذنات   أو في هوى العواطف من حبن وكره، وشفقة وعداوة، فأيمن

بوجوب دفعه أن يكون له سطوة على العقل فيوجنه حركته الفكرية   القرآن الكريم  حكم هذه الضروب  
۞ يَا أيَّـُهَا الحركة موجنهة بمحض الدليل كيما تصل إلى الحقن، وفي ذلك جاء قوله تعالى: ﴿  تلكحتى تكون  

قَـأرَ  طِ شحهَدَاءَ لِلَّىِ وَلَوأ عَلَىَٰ أنَفحسِكحمأ أَوِ الأوَالِدَيأنِ وَالأأ بِيَۚ  إِن يَكحنأ غَنِيًّا أَوأ الىذِينَ آمَنحوا كحونحوا قَـوىامِيَ بِالأقِسأ
لَىَٰ بهِِ  وََىَٰ أَن تَـعأدِلحواۚ  وَإِن تَـلأوحوا أَوأ تحـعأرِضحوا فإَِنى اللَّىَ كَانَ بماَ تَـعأمَلحونَ خَ فَقِيراً فاَللَّىح أَوأ ﴾)  بِيراًمَاۖ  فَلَا تَـتىبِعحوا الهأ

إلى القرابة وهوى الحظوة لدى الغنين   الميلفهذا أمر صريح بوجوب تُرير الفكر من هوى    (،135النساء/
 

 .4/313ـ جامع البيان: الطبري  1
 . 176/ 7:  ر الكبيرـ التفسي الرازي  2



دروب للتربية  -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  67        

 

التي تنتهي به إلى القسط الذي هو الحقن. وفي مثل هذا   القواعدوالشفقة على الفقير، وإرساله طليقا وفق  
طِۖ  ﴿هوى العداوة:التحرنر من    وجوب جاء قوله تعالى في   يَا أيَّـُهَا الىذِينَ آمَنحوا كحونحوا قَـوىامِيَ لِلَّىِ شحهَدَاءَ بِالأقِسأ

إِ  اللَّىَۚ   وَاتىـقحوا    ۖ للِتـىقأوَىَٰ أَقـأرَبح  هحوَ  اعأدِلحوا  تَـعأدِلحواۚ   أَلاى  عَلَىَٰ  م   قَـوأ شَنَآنح  يَجأرمَِنىكحمأ  بماَ وَلَا  خَبِيٌر  اللَّىَ  نى 
  ( 8/﴾)المائدةتَـعأمَلحونَ 

يكون مكبنلا للفكر ما يكبنله أيضا من بعض الخرافات والأوهام   أن   نهي القرآن عنه بالهوى في    ويحلحق
ا إلى أسباب لها موهومة،    يتنجه التي تجعل العقل   ا الصحيحة وإنمن  وذلك في البحث عن الحقيقة إلى غير مظانهن

سَنَةح ﴿:تعالىمن مثل التطيرن والتنجيم وأنواع الشعوذة، وممنا جاء في ذلك من النهي قوله   فإَِذَا جَاءَتهأحمح الحأَ
اللَّىِ  عِندَ  طاَئرِحهحمأ  اَ  إِنمى أَلَا  مىعَهحۗ   وَمَن  بمحوسَىَٰ  يَطىيرىحوا  سَينِئَةٌ  هحمأ  تحصِبـأ وَإِن  ذِهِۖ   هََٰ لنََا  لَا قاَلحوا  ثَـرَهحمأ  أَكأ وَلََٰكِنى   

م رهنوا عقولهم  (،131)الأعراف/  ﴾ يَـعألَمحونَ  ا هو بسبب أنهن  عنفي البحث    فالنكير على هؤلاء القوم إنمن
بهم أن يحرنروا   حريان أسباب ما يصيبهم من نفع وضرن إلى وهم التطيرن ففسنروا به تلك الأسباب، وكان  

النفع والضرن في أفعالهم هم لا في   من الفكر من ذلك الوهم فيبحثوا عن الأسباب الحقيقية لما يصيبهم  
 من مثل هذه الأوهام.   هانتيجة عدم تُرير   إن عقولهم قد أخطأت الحقيقة تلك الأوهام،  

 شمولية النظر ـ   ب
النظر في أوسع دائرة ممكنة فيما يتعلق فكرينة يكون بها الفكر    صفةهي   منطلقا في البحث من 

بموضوع بحثه، بحيث لا يترك مما له صلة بالقضية التي تصدى لها بالدرس إلا وضعها تُت النظر دون أن 
تكوين الرنأي وتقدير   يستبعد منها شيئا لأي سبب من الأسباب. وهذا المسار هو الذي ينتهي بالفكر إلى 

فتكون تلك ستخلاص الكلني من الننظر في الجزئينات الكثيرة والعيننات الشنخصينة المتعدندة،  باالأحكام  
الآراء والأحكام أقرب إلى الحقيقة وأشبه بالصواب بما قد جمعت من التفاصيل والجزئيات على نطاق 

 واسع.
الشمولية صفة الجزئية والمحدودية في النظر، وهي تلك الصفة التي يقتصر فيها صفة  ال  هذه  وتقابل  

الفكر الباحث على مجال ضينق مما يتعلق بموضوع بحثه، وعلى العدد المحدود من الجزئيات والتفاصيل فيه، 
دودية، فينتهي إذن إلى أحكام وآراء مأخوذة من ذلك المجال المحدود، متصفة هي أيضا بصفة الجزئية والمح

وتفوته معطيات أخرى لو اطنلع عليها وأخذها بعي الاعتبار في البحث لتغير بعض ما انتهى إليه من الآراء 
، كحال ذلك الذي أراد أن يعرف حقيقة جسم ماثل أمامه فأخذ يتحسنسه، واكتفى الجزئينةوالأحكام  



دروب للتربية  -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  68        

 

بتلمنس جسم اسطوان، فحكم بأنه سارية رخامية، والحال أنها ليست إلا رجل فيل، ولو تلمنس سائر 
 الجسم لعرف الحقيقة، ولكن اكتفاءه بمجال محدود أوقعه في الخطإ. 

وحينما يربّن المسلم على الننظر الكلني الشنامل الذي يتناول به الموضوع في جزئيناته وتفاصيله لينتهي 
سيكون بذلك ملتقيا مع الآخرين على صعيد نفس النتيجة منها إلى الرنأي العامن المبنين عليها كلنها، فإننه  

التي انتهوا هم إليها بنفس المنهج، أو على صعيد ما يقاربها على الأقلن، إذ الكلن قد صعد إلى الموقع 
الكلني الذي يتراءون فيه على صعيد واحد فيما يشبه الجماعة من الناس حينما يتفحنصون باستقصاء 

م حينئذ عمارة في جزئيناتها ال داخلية، ثمن ينتهون من ذلك إلى الخروج منها لتكوين الفكرة الكلنية عنها، فإنهن
يلتقون في هذا الخارج وهم على علم متجانس تكونن لديهم عن تلك العمارة استخلاصا لصورتها الكلنية 

ت إلى الكلنيات في من جزئيناتها التفصيلية، فكذلك الأمر بالننسبة لروناد المعرفة في الخلوص من الجزئينا
 تصونر الحقائق وتقدير الأحكام . 

وأمنا من يتربّن على النظر الجزئي فإننه سيجد نفسه مخالفا للآخرين مناقضا لهم، إذ هو يبقى حبيس 
ها، في حي يصدر الآخر في حكمه عن جرئينة أخرى، ليع  ا الجزئينة من مادنة نظره، يصدر في حكمه مقتصر 

فينتهي كلن إلى واد لا يلتقي فيه مع الآخر، وهو ما يشبه حال أفراد الجماعة الذين ارتادوا العمارة، ولكنن 
كلان منهم صدر في تصونر حقيقتها اقتصارا على مشاهداته في الغرفة التي بقي حبيسا فيها، وهي غير 

ا الآخرون، فإذا لكلن تصونره الخاصن المخالف لتصونرات الآخرين، فلا يكون بينهم الغرف التي صدر عنه
خرجوا تخاصموا وافترقوا بسبب اختلاف الصور التي حصلت   التقاء في التصونر ولا في التقدير، وإذا ما

، فيكون إذن لانحباس العقل في الجزئيات النتيجة السيئة، لا على المستوى لهم من ذلك النظر الجزئين 
المعرفي فحسب وإنما على المستوى الاجتماعي أيضا، ويكون على عكس ذلك العقل الشمولي الكلي في 

 . النظر المعرفي
وفي التاريخ الثقافي السنياسي الإسلامي نجد الخوارج هم أكثر النناس افتراقا فيما بينهم حتى فاقت 

وقد أحدثوا في المجتمع فرقهم في العدد فرق أين مذهب آخر، وأكثرهم افتراقا مع المسلمي بصفة عامنة، 
ونحسب أنن من أهمن من الفتنة ما أفشى فيه الاضطراب، وعرقل حركته النامية في مسيرة البناء الحضاري،  

أسباب ذلك ما كانوا عليه من فكر جزئين بالرغم ممنا يحرى من صدقهم الديني وحسن نينتهم، فقد كانوا 
يتنخذون الموقف الخطير بناء على جزئينة واحدة من جزئينات الأدلنة الشرعينة دون نظر إلى الجزئينات الأخرى 

ف  موضوعها،  نفس  و في  الحقيقة  موقفهم يكيخطئون  في  ما حدث  نحو  على  وذلك  الافتراق،  بينهم  ون 



دروب للتربية  -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  69        

 

دائرة نصية ضيقة لا تكاد المشهور من التحكيم ناشئا من نظرهم الجزئين الضنينق في استخلاص معناه من 
 .1وتنزيله على الواقعة التاريخينة   تزيد على الآية القرآنية الواحدة،

والحركات  والطنوائف  المذاهب  بي  والتندابر  الفرقة  مظاهر  من  اليوم كثيرا  المسلمون  ويعان 
اهات بسبب من هذا التقدير الجزئي الذي طبع الكثير من الأذهان ، فكلن ينظر في حديث نبوين  والاتجن

ع بي الأحاديث واحد أو آية قرآنينة واحدة، ومنها يصدر في تقرير رأيه وبناء موقفه، وذلك في غير جم 
عليه  يلتقي  الذي  الصنواب  الرنأي  المفضي إلى  الكلني  لتعالج بالننظر  الواردة في نفس الموضوع  والآيات 
الأكثرون ، فتكون بينهم الوحدة والوفاق، ولعلن الأغلب ممنا تعانيه الأمنة اليوم من الافتراق، وما تتعرنض 

شئ من المواقف التي تحبنى على جزئينات من الأدلنة الشرعية نا  ، وما تتعثنر به الخطى نحو النهضة له من المحن 
في غير نظر شامل إلى مجموع ما هو وارد في الموضوع الذي وردت فيه وعلاقته بأسبابه وبمناطاته ومقاصده 

 ليستبي فيه الحقن الذي تلتقي عليه الأغلبية، وتُفظ به الوحدة . 

تلك  الحقيقة إلى مجال فسيح من مظانن  الكريم يوجنه الأنظار من أجل معرفة  القرآن  ولقد جاء 
الحقيقة، يشمل في الوجود عالم الغيب وعالم الشهادة، ويشمل في الزمان الحياة الدنيا والحياة الأخرى، 

لسماوات، حتى ويشمل في الإنسان مشهد الجسد ومشهد الروح، ويشمل في المكان عالم الأرض وعالم ا
العقل يعود فيه بالجزئيات إلى الكليات، وبالمفترقات إلى ما يوحندها،  صار الوجود كلنه مسرحا لتفكير 
وعلى ذلك النحو تربّن الفكر الإسلامي، فأثمر تلك العلوم العقلية والنقلية، صاعدا فيها من الجزئيات إلى 

 من تلك القواني إلى الجزئيات والتفاصيل لتطبيقها القواني على نحو علوم الأصول وعلوم الطبيعة، ونازلا 
في مختلف مفاصل الحياة، ومن ذلك نشأت الحضارة الإسلامية. فلما ارتكس ذلك الفكر فأصبح جزئيا 
صار غير قادر على التأصيل القانون الكلي، وغرق في محدودية التفاصيل التي لم يتمكن معها من مواصلة 

فتوقن  والريادة،  الكلية الابتكار  أساس  على  الفكر  لهذا  التربوي  البناء  إعادة  حينئذ  العطاء، ووجب  ف 
 والشمول. 

 الواقعـينة  ج ـ
 

ولم ينظروا نظرة شاملة  ( 57) الأنعام/﴾        ﴿ لأنه   قالوا: لا نحكّم الرجال في دين الله،  1

إلى التحكيم في معانيه المختلفة كما جاءت بها نصوص الوحي، وكما وردت في المواقف النبوية،  

موقف اختلتّ به وحدة الأمّة ونبتت به الفتنة، وقد ناظرهم ابن عبّاس في فانتهوا إلى ما انتهوا إليه من 

ذلك بفكر كلّي جمع بين كلّ الأدلّة في ذات المسألة فرجع منهم نفر إلى الصواب وتمادى الكثيرون   

 على الخطإ بسبب النظر الجزئي.



دروب للتربية  -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  70        

 

تقدير البحث عن الحقيقة، وفي المقصود بهذه الصنفة تربية العقل المسلم على أن يتطبنع تفكيره في 
الواقع   من  الانطلاق  بطابع  المطروحة  للمشاكل  الحلول  وإيجاد  والأحكام،  عناصر المواقف  في  متمثنلا 

من تلك العناصر والمشاهد المادنة الأولية ، وأن يحـتنخذ  الطبيعة، وفي مشاهد الحياة الإنسانية الماضية والماثلة
للنظر والبحث، يبحث من خلالها عن حقيقتها في ذاتها، وعما وراءها من حقائق غائبة عن الحسن ولكنها 
وبي  والدلالات،  الظواهر  بي  الفكرية  حركته  في  يراوح  الخاصية  بهذه  إذن  العقل  فإذا  بالعقل،  تدرك 

قة وما خفي منها في نطاق قدرته على الإدراك، ويبني من من الحقي   الأسباب والمسببات، فيدرك ما ظهر 
 ذلك كله تصوراته في التعمير ما كان منه ماديا وما كان معنويا روحيا. 

، وهي تلك الصفة التي يكون بها العقل في حركته ويقابل هذه الصنفة الفكرينة صفةح المثالينة المجرندة    
الفكرية منغلقا عن الواقع المحسوس، مستغرقا في التأمنل المجرند الذي ينطلق من الفكرة المثالية وينتهي إليها،  
في غير مقايسة بما هو واقع مشهود، فيؤول الأمر إذن إلى بناء تصورات في عالم الطبيعة تخالطها الخرافات  

، وبناء تصورات في حياة الناس كثيرا ما تجانب ما فيه مصالحهم وتنمية أوضاعهم، وما ذلك إلا والأساطير
بسبب أنن العقل في حركة التفكير صنع الأفكار وصاغ الحلول لمعالجة المشكلات من ذات نفسه على 

 لطبيعة وواقع الحياة. غير بصيرة بما يجري به واقع ا 

ولتوطي العقل على هذه الخاصية الفكرية جاء القرآن الكريم يحونل وجهة العقول من النظر المجرند 
الذي كانت عليه الثقافة السائدة وهي الثقافة الهلينية والغنوصية إلى النظر في مشاهد الكون وواقع الحياة 

تية للمشهود في عناصره وطبائعه، الإنسانية في غابرها وحاضرها، ليكون ذلك منطلقا للعلم بالحقائق الذا
ما وراءها النفاذ منها إلى  إذن   ثم  فتحبنى  إليها،  تنتهي  التي  عليها ومن الأسباب  التي تجري  القواني  من 

التصورات المتعلقة بالوجود والمناهج المتعلقة بالحياة على أسس متينة من الحق، تمضي به الإنسانية قدما 
، حيث نشأ من هذا الفكر الواقعي العلوم التجريبية في مجال الطبيعة، في مسيرة الحضارة، وذلك ما كان

 والعلوم الفقهية في المجال القانون، وكل من هذا وذاك أسهم بقدر واف في التقدم الحضاري للإنسانية. 
، فإننه يكون منطلقا من ومن الآثار الإيجابية لخاصية الواقعية أنن الفكر حينما يحربّن على هذه الصفة 

النناظرين، فيكون ذلك منطلقا موحندا يجمع الباحثي معطيات الواقع الذي هو مادنة موضوعينة مشتركة بي  
والناظرين على صعيد موحند يتحاكمون فيه إلى ما هو موضوعين مشترك، فيكون بينهم التنلاقي في المنطلق 

، الذي ينتهي في الغالب إلى التنلاقي في المنتهى من النتائج، فتتوفنر ضمانات الوفاق، وتضيق أسباب الفراق



دروب للتربية  -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  71        

 

وفي ذلك ما فيه من أسباب الوحدة الثقافية والتوافق الاجتماعي، فثمار هذه الخاصية ليست مقتصرة 
 . على الثمار المعرفية وإنما هي أيضا ثمار اجتماعية.  

وحينما يكون الفكر تجريديان مثالينا في تقدير الأحكام والمواقف فإنن كلن فرد أو مجموعة أو أصحاب 
مذهب يبنون لهم بهذا المسلك آراء وتصونرات مثالينة قابلة لأن يذهب فيها كلن منهم مذهبا خاصنا به، إذ 

ب إذن  فيكون  معالجته،  يراد  الذي  الموضوعي  الواقع  لميزان  الاختلاف في هي غير خاضعة  سبب ذلك 
، وينتهي الأمر إلى التقدير وتشبنث كلن بما انتهى إليه في تعصنب يلغي الآخرين وتصونراتهم المثالية المخالفة 

 . ضرر معرفي وضرر اجتماعي معا

أسباب  فإنننا نجد من  الخوارج  مثال  إلى  بالرغم من   وإذا عدنا  الدينية  الحقيقة  إصابة  خطئهم في 
فحرقتهم للمسلمي وافتراقهم فيما بينهم ما هم عليه من المثالينة الغالية في معالجة المشاكل و   إخلاصهم، 

الطنارئة، بحيث بنوا مواقفهم على المقتضيات النظرينة المجرندة من نصوص القرآن دون اعتبار لملابسات 
بسبب غفلتهم عن   ، فإذا هم في كلن موقف الذي تجري به مشاهد الحياة التي تصدوا لمعالجتها  الواقع
ينقسمون أشطارا فيما بينهم، ويزدادون ابتعادا عن سائر المسلمي. وقد كان علين رضي الله عنه   الواقع

جهم بأن يجادلهم بالسنننة لأنن القرآن حمنال ذو حكمة عظيمة حينما أوصى من أرسله إليهم ليحاج  على 
 وجوه، وأمنا السننة فهي تطبيقات واقعية عملية . 

الأشدن رفضا للآخرين، والأشدن الأشدن تطرنفا في فهم الدين  و واليوم نجد الجماعات والفرق  
عداوة لهم بما يصل إلى التكفير هم أولئك الذين ينتهجون منهجا مثاليا ينطلق من الفقه النظرين المجرند، 
وتحصرف فيه الأنظار عن الواقع وملابساته في سبيل تقدير طرق علاجه، ومن هناك ينشأ الإلغاء لهذا 

م على نحو ما هو مشاهد في أحوال البعض من الجماعات في الواقع وأهله، والعداء لهم والفحرقة عنه
مختلف البلاد، وخاصنة منها تلك التي تتأسنس على قاعدة من الشباب الأكثر قابلية للمثالية وابتعادا  

 مواقفهم العملية.   عن الواقعية، وذلك سواء من حيث أفكارهم النظرية أومن حيث 
ومن الضروري أن نشير في هذا الصدد إلى أنن المقصود بالواقعية كما شرحناها لا يتضمنن ما 
ينادي به بعضهم من مجاراة للواقع الجاري في حياة الناس، وخضوع له وتكييف المواقف بل والأفكار 

باته، وإنما بحسبه، وجعله إماما للحقن حاكما عليه، فتلك دعوة هدامة تلغي أو تكاد موضوعية الحقن وث
المقصود بالواقعية كما شرحناها هو الانطلاق من الواقع في النظر الباحث عن الحقيقة، ليكون هذا 
الواقع مأخوذا بعي الاعتبار في التقدير من أجل معالجة المشاكل، لا ليكون ذلك الواقع هو الحاكم  

 على التقدير، المحدد للحقائق.  



دروب للتربية  -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  72        

 

 المقارنة النقدية ) التبين (   ـ د
بما فيها   هي صفة يكون بها العقل في التفكير منفتحا على الآراء المختلفة المتعلقة بموضوع بحثه

استبعاد له من   وأ  ،فيها نظر المقارنة بينها في غير حجب لشيء منها  فينظرالمتقابلة والمتناقضة،    الآراء
، بحيث يوضع على بساط النظر كل ما له علاقة بالموضوع المنظور فيه من الأفكار والروايات دائرة البحث

والاجتهادات مهما كان بينها من اختلاف أو تعارض، ثم يقوم العقل بالجولان فيها جولان مقابلة بينها، 
 استبعاد ما هو ويعمد إلى تمحيصها ونقدها، ليخلص من ذلك كله استبقاء ما هو أشبه منها بالحقن وإلى
 أشبه منها بالباطل، لينتهي في آخر المطاف إلى تقرير ما يراه صوابا في موضوع البحث. 

وهي تلك التي    ويقابل هذه الصفة المنهجية الفكرية صفة ما يمكن أن نسمنيها بالخطنية في الفكر،
في   مستبعدا الآراء المخالفة له،  مما يرد في موضوع بحثه  النظر على الرنأي الواحد  يقتصر فيها العقل عند 

فلا تكون الالتفات ذات اليمي أو ذات الشمال لرؤية ما هو خارج عن الخطن المرسوم،  له  خطنية لا تتيح  
له إذن فرصة المقارنة بي الآراء الواردة في ذات الموضوع، ولا فرصة النقد والتمحيص ليقع الانتهاء إلى 
ما هو أشبه بالصواب، وتكون النتيجة اعتماد ما ورد من رأي وحيد على أنه هو الحقن في غيبة آراء أخرى 

على بعض الحقن، ولكنن كلن ذلك يحهدر بسبب هذا النظر   قد يكون الحقن فيها، أو قد تكون مشتملة
 الخطي الأحادي الاتجاه.

وبالإضافة إلى أنن الفكر المقارن النقدي تكون حظوظه في الوصول إلى الحقن أكبر بكثير من الفكر 
الخطني الأحادي، فإنن هذا الفكر تتوفنر معه فرصة للتقارب بي أصحاب الآراء والمذاهب المختلفة أو 

نوعا من الاستئناس،  نفس المتعارضة، إذ الاطنلاع على هذه الآراء والمذاهب وتناولها بالدرس ينشئ في ال
بالعداوة لما هو مخالف باعتبار أنه مجهول، والإنسان عدو ما يجهل. أما الفكر وينفي منها الشعور الطبيعي  

الخطني الأحادي فإنه يصنع في النفوس أسوارا حاجبة لذوي الآراء والمذاهب المخالفة، وقد تتطور هذه 
 تمع اختلالا في بنيته الثقافية والاجتماعية.الأسوار شيئا فشيئا إلى عداوات تسببن في المج

الفكر المسلم على المقارنة والنقد يورد في مضمار عرض المعتقدات وقد رأينا القرآن الكريم وهو يربين  
الإسلامية ما هو مخالف لها من المعتقدات ليضرب بعضها ببعض في مقارنة نقدية تسفر بعد التمحيص 
على بيان الحقن فيما هو معروض من المعتقدات، وقد وردت في هذا الخصوص مواقف كثيرة منها على 

وَقاَلَتِ الأيـَهحودح ﴿في عرض وحدانية الله تعالى من إيراد للأقوال المخالفة في قوله تعالى:سبيل المثال ما جاء  
ۖ  يحضَاهِئحونَ قَـوأ  وَاهِهِمأ لهححم بِأفَـأ لِكَ قَـوأ ۖ  ذََٰ لَ الىذِينَ كَفَرحوا مِن عحزَيأـرٌ ابأنح اللَّىِ وَقاَلَتِ النىصَارَى الأمَسِيحح ابأنح اللَّىِ



دروب للتربية  -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  73        

 

فَكحونَ  (، فإيراد هذه الأقوال المخالفة إنما هو للمقابلة بي المتضادنات 30)التوبة/  ﴾قَـبألحۚ  قاَتَـلَهحمح اللَّىحۚ  أَنىىَٰ يحـؤأ
 ليظهر الحقن من بينها، وهو هنا حقن التوحيد بإزاء هذه الأقوال الشركية. 

ومن هذه الممارسة القرآنية رسم القرآن الكريم مبدأ منهجيا يتعلنق بهذا الشأن، وهو مبدأ التبين 
الاةٍ فاتصُْبحُِوا عا ﴿الذي جاء في قوله تعالى: ها كُمْ فااسِقٌ بِناباإٍ فاتابايهنوُا أان تصُِيبوُا قاوْمًا بجِا اءا نوُا إِن جا ا الهذِينا آما ا فاعالْتمُْ  ياا أايُّها لاىَٰ ما

فالتبين في سياق هذه الآية يقتضي أن يكون معناه عدم الاقتصار في تقصني الحقيقة   (  6)الحجرات/﴾ناادِمِينا 
على الرواية الواحدة، وإنما مقابلتها بأضدادها من الروايات، ثم إجراء المقارنة بي جميعها، وتعريضها للنقد 

لأن يوقع في الخطإ كما  حتى يتمينز الحقن فيها من الباطل، وأما الاقتصار على الرواية الواحدة فإنه عرضة
 هو حال ما ورد في نزول هذه الآية من سبب. 

وقد نشأ الفكر الإسلامي بصفة عامنة على هذه الصفة من المقارنة النقدية، وهو ما بدا على سبيل 
المثال في ذلك التطلنب الدؤوب في كلن العلوم الإسلامية للمخالف من الآراء لدرسها وتمحيصها واستبقاء 

ة افترضت افتراضا في تلك ما هو حقن فيها، واستبعاد ما هو باطل منها، فإذا لم توجد آراء معارضة فعلي
، وقد ارتقى ذلك في منهج »فإن قيل ... قلت ...  »الصيغة الشهيرة التي جرت عليها المؤلفات، وهي  

أصول الفقه إلى أن أصبح أصلا منهجيا معرفيا عحبرن عنه بتطلنب المعارض في الاجتهاد الفقهي، وهو ما 
البحث عما يعارض الأدلة   » صد الشريعة في قوله:ضبطه ابن عاشور في معرض بيان الحاجة إلى معرفة مقا

التي لاحت للمجتهد، والتي استكمل إعمال نظره في استفادة مدلولاتها ليستيقن أنن تلك الأدلنة سالمة مما 
ويمكن أن نذكر في هذا المجال كيف أنن الإمام الطبري .   »1يبطل دلالتها ويقضي عليها بالإلغاء والتنقيح

عمد في تاريخه إلى إيراد جميع ما وصله من الروايات على شدنة اختلافها وتناقضها، إنه يريد أن يضع بي 
يدي الباحث حصيلة يحعمل فيها الفكر بالمقارنة والنقد ليصل إلى تقرير ما هو حقن منها في غير مصادرة 

 ، وذلك من مظاهر الفكر المقارن النقدي الذي ربّن عليه القرآن الكريم عقول المسلمي. لرأي أو لرواية
المذاهب    التقصنيوعند     أهل  أكثر  أنن  في يظهر  وتسببا  التطرنف،  في  وإيغالا  الحقيقة  عن  بعدا 

الاجتماعي  والأفكار،   الاضطراب  الآراء  من  الآخرين  عند  بما  المعرفة  إلى  يفتقرون  الذين  أولئك  هم 
ا الحقن الذي لا حقن غيره، وعلى العكس من ذلك   ويقتصرون على ما عند الذنات من الآراء بحسبان أنهن

فإنن أكثر العلماء سماحة مع الآخرين وإعذارا لهم وتعاونا معهم هم أولئك الذين اتنسعت معارفهم بالمذاهب 
الآر  مختلف  تجمع  التي  المقارنة  العلوم  في  مشاركتهم  واتنسعت  عليها،  وأمنا واطنلاعهم  ومتناقضاتها،  اء 

 
 135ابن عاشور ـ مقاصد الشريعة:  1



دروب للتربية  -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  74        

 

المقتصرون في معارفهم على العلم الواحد والمذهب الواحد، فإننه كثيرا ما يؤدني بهم ذلك إلى التنعصنب 
 الرنافض للآخرين المنافر لهم. 

ولو مثنلنا لهذا الملحظ بالإمام الطبري في القديم والإمام محمد الطاهر بن عاشور في الحديث بما عليه 
كلن منهما من سعة علم بآراء الآخرين ومذاهبهم، وما أثمر ذلك من تسامحهم وإعذارهم لكان مصداقا لما 

وم من تشتنت بل من صراع بي الجماعات قلنا، ولكان مصداقا له أيضا لو مثنلنا في الحال المقابلة بما نرى الي
المتمذهبة بمذاهب شتىن جرناء ما تربنت عليه في تكوينها الفكري من انغلاق تعليمي على المذهب الواحد، 
وصرف للنظر عن أين مذهب غيره، ممنا أفضى إلى اعتقاد أننه هو الحقن المطلق، واعتبار أنن ذلك الغير هو 

 .   1ء والرفض، فإذا هي فرقة وخصام واختلال في وحدة الأمنة الباطل المطلق الجدير بالعدا

 هـ  ـ  الحوارية 
وهي صفة يتربّن عليها العقل، فيصبح في حركته الفكرية ممتدنا إلى عقول الآخرين يعرض عليها ما 
توصنل إليه من أفكار: شرحا لحقيقتها، واحتجاجا لها، بغية بيانها لتلك العقول، ووضعها أمامها على محكن 

لنظر فيها، والوقوف على ما الامتحان، كما يصبح ممتدنا إليها لاستبانة ما توصنلت إليه هي من آراء، ل
تضمننته من قونة ومن ضعف، استفادة من قونتها واتنقاء لضعفها، وذلك في حركة تفاعل مشترك بي العقول 
تنشر فيه المذاهب بما تتكونن منه من الأفكار والمعتقدات للتداول عرضا وتفهنما ونقدا وتصحيحا واقتباسا 

 وينفسح بعضها لبعض. بحيث تمتدن تلك العقول بعضها إلى بعض،  
ويقابل هذه الصفة الفكرية صفة الانغلاق الفكري، وهي حال العقل حينما يكون مقتصرا على   

ما توصل إليه من الرأي، غير ساع إلى عرض ذلك الرأي على الآخرين للنظر فيه، ولا ساع إليهم ليعرف 
إذا ما تربّن على ما توصلوا هم إليه في ذات الموضوع ليستفيد مما قد يكون فاته من الحقن. إنن العقل  

آراء الآخرين أصبح كأنما يعيش في جزيرة وانكمش عن أن يمتدن إلى    ،رأي الانغلاق على ما اقتنع به من  
معزولة، لا تمتدن إلى غيرها ولا يمتدن غيرها إليها، ومن ثمنة تفتقد فرص التعديل للمرئيات العقلية، فيكون 

بر بي العقول، وقد ينتهي ذلك إلى التوتر الثقافي التمادي في الخطإ، ومن ثمة أيضا تنشأ أسباب التدا

 
زرنا في إحدى المناسـبات كليّة من كليّات الشـريعة في دولة إسـلامية، فلاحظنا أنّ منهجها الدراسـي    1

ــاءلنا عن ذلك أجُبنا من طرف   ــفات المخالفة، فلمّا تسـ ــتمل على مادةّ تدرس فيها المذاهب والفلسـ لا يشـ

جوا كان لهم ذلك مقياســا  المســؤولين بأنّ الطلبة يقع تعليمهم الإســلام بشــمولية وعمق، حتى إذا ما تخرّ 

ــي هـذه   ــتبعـد ويرفض، وهكـذا تفضــ عرفوا بـه أنّ كـلّ مـا هو مخـالف لمـا تعلّموه هو بـاطـل يجـب أن يســ

 في وحدة الأمّة.و في الفكر    التربية الفكرية إلى خطّيّة رافضة للغير، فتكون سببا من أسباب الخلل



دروب للتربية  -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  75        

 

والاجتماعي، فالحوارية إذن من شأنها أن ترشند المسار الفكري معرفيا، وأن تزيل أسباب التوتر والخلل في 
 المجتمع. 

الحوار بي المسلمي وبي أصحاب المذاهب المخالفة بلهَ   وقد جاء القرآن الكريم يربين العقول على 
المخالفي بالتي هي  تشريع مجادلة  اختلاف مذاهبهم، وما  على  بينهم  فيما  دائرا  الحوار  يكون هذا  أن 
أحسن، وتشريع الشورى أسلوبا في تداول الرأي بي المسلمي إلان مظهرا من مظاهر التشريع للحوار سببا 

  الرشد المعرفي والاستقرار الاجتماعي، سواء بي المسلمي خاصة، أو بي بني الإنسان عامة. من أسباب  
وقد جاءت السننة النبوينة تؤكند التشريع للحوار أسلوبا في التعامل بي أصحاب الآراء المختلفة، 

في تعامله مع ما يظهر من آراء   وتربين الفكر الإسلامي عليه، وهو ما يتبين فيما كان يسلكه النبين  
سبيل الحوار، ويدفعهم هم دفعا إلى ذلك مخالفة لرأيه من قِبل أصحابه، إذ يتعمند أن يسلك معهم فيها  

، كما يتبين فيما كان 1حتى ينتهي الأمر إلى ضرب من التوافق بي الطرفي ثمرةً لذلك المسلك الحواري 
يسلكه صلنى الله عليه وسلنم مع المخالفي من أصحاب الديانات والمذاهب، إذ كان يجادلهم في مذاهبهم 
ومعتقداتهم، ويدعوهم إلى الحوار فيما فيه الخلاف بينه وبينهم ليستبي الحقن من خلال ذلك الحوار، ويلتقي 

. ومن أغراض ذلك كلنه تربية العقل المسلم على الفكر الحواري 2الطرفان على ما يتبين من ذلك الحقن 
ظفر بالصواب، الذي ينفتح على المخالفي بالإفضاء إليهم بما عنده، وسماع ما عندهم، لينتهي الأمر إلى 

يحفظ الوحدة، ويحول دون التشتنت يرشند الفكر و تقارب يتأسنس على القَبول المتبادل نفسيا وعقليا بما و 
 والفرقة. 

وقد بحنيت الثقافة الإسلامية على الحوار بي مختلف المذاهب وأصحاب الآراء، وهو ما تجلنى فيما 
كان يدور بي أهل الفكر والعلم من مختلف الذاهب من مناظرات واسعة، كما تجلنى فيما حفظه لنا التراث 

 
لّم نفرا من قريب بشـيء من الفيء    1 من أمثلة ذلك ما وقع إثر غزوة حنين لمّا تألفّ صـلّى الله عليه وسـ

، فناداهم يشـرح لهم الأسـباب  ولم يعط الأنصـار فوجد بعض منهم من ذلك وقالوا فيه كلاما بل  النبيّ  

ا لـه، فقـال لهم يـدفعهم إلى الحوار:   مـا منعكم أن    »ويحـاورهم فيمـا فعـل، فكـانوا لا يجيبون بحججهم تهيبّـ

يناك .. دقّتم: أتيتنا مكذفبا فصـدقّناك، وعائلا فكسـ ئتم قلتم فلصـدقتم ولصُـ ول الله  .. لو شـ ، وما »تجيبوا رسـ

زال بهم يحاورهم في الأمر ويدفعهم إلى الحوار حتى انتهى الجميع إلى وفاق. راجع: صحيح البخاري:  

   4075حديث رقم:  
﴾            ﴿ ذلك ما كان توجيها قرآنيا كما في قوله تعالى:  2

  ﴿ ( وقوله تعالى: 64آل عمران/)          ﴾  /(.  125) النحل 

 



دروب للتربية  -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  76        

 

المكتوب من طريقة في التأليف تقوم على عرض الآراء المخالفة ومناقشتها والحوار معها فيما أصبح سننة 
أثرت بها العلوم   انطبع بها الفكر الإسلامي، وهي الصفة التي كانت أحد الأسباب الهامنة التي  ثقافية ثابتة
 .1الثقافية بي المسلمي على اختلاف ألسنتهم وتباعد أقطارهم لوحدة  بها اسنست  وتأ  وتطورت،

إنن التربية الإسلامية إذا ما اعتمدت في مسلكها التعليمي ترسيخ هذه الصفات الفكرية في عقول 
الناشئة، فإنن ذلك سيكون مؤذنا بتغيرن في الفكر الإسلامي ينعدل به ذلك الميل الذي أصابه مقارنة بما 

، وحينئذ فإنن الفكر الكلني وجنه إليه القرآن الكريم، وبما تربّن عليه الفكر الإسلامي على عهد الازدهار
الواقعي النقدي الحواري يمكن أن يحدث في الجيل نقلة نوعية إلى الريادة والابتكار في مجال المعرفة، وإلى 
الوئام والاستقرار في المجال الاجتماعي، وهو ما قد تبدأ معه مرحلة البناء الجديد، ولكن أين منهج تربوي 

 فكر الإسلامي على هذه الخصال؟ يمكن أن يفضي إلى تأسيس مجدد لل

 ـ منهجية التربية الفكرية  4
إنن تنشئة الفكر على الصفات الآنف بيانها لا يمكن أن يتمن بصفة تلقائية عفوية، وإنما هو رهي 

العملية التعليمية، وهي تراتيب وضوابط تكون سارية لمنهج مصنوع يحبنى على تراتيب وصيغ وضوابط في  
في مفاصل العملية التعليمية بأكملها، سواء فيما يتعلق منها باختيار نوعية العلوم التي تدرنس للمتعلم في 
مختلف مراحل التعلنم، أو فيما يتعلق بالطرق والأساليب التي يقع بها التعليم، وحينئذ فإن الجهود تتضافر 

عقل بالتراكم على هذه الخصال حتى تصبح له طبيعة يمارس من خلالها التفكير بما يقربه أكثر ما لتربية ال
 يمكن من الحق. ونورد فيما يلي أهمن ما نراه من طرق منهجية للتربية الفكرية. 

 أ ـ التربية الفكرية بالعلوم المنهجية 

التفكير الرشيد بما توسنع من مداركه، وبما تزوده به من  العقل على  العلوم كلها تمرنن  إذا كانت 
الحقائق فإن من بينها علوما تقوم في هذا الشأن بدور مباشر، إذ هي قد صيغت في هدفها بصفة أساسية 

ة بحثه عن الحقيقة؛ على أن تدرنب العقل على التفكير الصحيح، وتجنبه المزالق التي قد تضلنه في مسير 
ولذلك فإن هذه العلوم يمكن أن تقوم بدور كبير في التربية الفكرية على الصفات التي شرحناها آنفا، وهو 
ما يجعل منها في النظام التربوي المنشود ركنا مهما من الأركان التربوية التي يتعدى دورها تُصيل ما تتضمنه 

ينية لها غاية في القيام بدور التربية الفكرية. ومن هذه العلوم ما من معارف في ذاتها إلى أن تكون آلة تكو 

 
 7راجع هذه الصفات الفكرية وآثارها في بحثنا ـ دور التربية الفكرية في الوحدة المذهبية للأمة :   1



دروب للتربية  -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  77        

 

هو عقلي عام يقونم التفكير بإطلاق، ومنها ما هو من علوم الشريعة يقونم التفكير في مجال النظر الاجتهادي 
 لفهم الدين وتطبيقه. 

ومن العلوم المنهجية التي تربي العقل على التفكير الصحيح علوم المنطق، فإنها مهما وحجنه إليها من 
نقد فهي تعلنم العقل الانتقال في خطاه المعرفية من خطوة إلى أخرى بما يوصله إلى النتيجة الصحيحة 

يكون بطريق صحيح وقد ويجنبه الخطأ، وهو ما أشار إليه ابن خلدون في قوله:" السعي من الفكر قد  
يكون بطريق فاسد، فاقتضى ذلك تمييز الطريق الذي يسعى به الفكر في تُصيل المطالب العلمية ليتميز 

. ولعل هذه الفائدة المنهجية الفكرية لعلم المنطق هي 1الصحيح من الخاطئ، فكان ذلك قانون المنطق" 
. ويلحق بالعلوم 2التي حدت بالإمام الغزالي إلى تقرير أنن من لا يحيط بعلم المنطق فلا ثقة له بعلومه أصلا 

المنطقية في هذا الشأن العلوم الحديثة في مناهج البحث، فهي تقوم بذات الدور في ترشيد العقل في مسيرة 
 تفكيره للبحث عن الحقيقة. 

وإذا كانت العلوم الرياضية والحسابية لها غاية في نتائجها التطبيقية في مختلف المجالات فإن لها فائدة 
عظيمة أيضا في تربية العقل على التفكير الصحيح، وذلك لما هي عليه من الانضباط الذي يورنث العقل 

ه المقدمات بنتائجها بما لا يدع عند الاشتغال بها والدربة عليها صفة من الانضباط في التفكير ترتبط في
مجالا لأن تدخل في التفكير أسباب الخرافة وما شابهها، وذلك ما أشار إليه ابن خلدون في بيان الفوائد 

ومن أحسن التعليم عندهم الابتداء بها لأنها معارف متضحة وبراهي   »المنهجية لهذه العلوم حيث يقول:  
يء درِب على الصواب. وقد يقال: من أخذ نفسه بتعليم الحساب منتظمة فينشأ عنها في الغالب عقل مض

، »3أول أمره أنه يغلب عليه الصدق لما في الحساب من صحة المبان ومناقشة النفس فيصير ذلك خلقا
 ففي هذه العلوم إذن تربية فكرية وتربية خلقية، وبينهما تكامل غير خفي. 

ولا شكن أنن للعلوم الفلسفية دور مقدنر في التربية الفكرية بقطع النظر عما تُتويه تلك العلوم في 
ذاتها من الأفكار من حيث صحتها وفسادها؛ وذلك لأن هذه العلوم تقوم من جهة على توسيع دائرة 

قال من الظواهر الآراء وتفتيق بعضها عن بعض وتوليد بعضها من بعض مما يورث العقل قدرة على الانت
إلى الأسباب، وعلى ارتياد الآفاق الواسعة من الرؤى والأفكار، وعلى جمع الجزئيات والتفاصيل في قواني 
كلية جامعة، وتقوم من جهة أخرى على الأدلة والبراهي إذ لا يقوم شيء منها إلا على دليل، وهو ما 

 
 417ابن خلدون ـ المقدمة:   1
    1/10راجع الغزالي ـ المستصفى:    2
 412ابن خلدون ـ المقدمة:   3



دروب للتربية  -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  78        

 

يورنث في العقل تطلنب الأدلة على الدعاوى حتى لا تمرن المزاعم مرور المسلمات وقد يكون من بينها ما 
هو من الأوهام. وبالرغم من أنن ابن خلدون كان من أشدن النقناد للعلوم الفلسفية في محتوياتها فإنه أقرن 

... وليس له فيما علمنا إلا ثمرة واحدة وهي شحن »بفوائدها التربوية الفكرية فقال في علم الفلسفة:
1الذهن في ترتيب الأدلة والحجج لتحصيل ملكة الجودة والصواب في البراهي

«. 
إن هذه العلوم المنهجية العقلية وما هو في حكمها نقدنر أنها ركن أساسي من أركان التربية الفكرية، 

بديهيتها فيما نحن بصدده معارضة لتيار تربوي يسود في وإنما أدرجناها في هذا السياق مع ما يبدو من  
بعض الأوساط الإسلامية مؤداه أنن هذه العلوم ليس فيها من فائدة، بل هي علوم مضرة بالناشئة الإسلامية 
الكثير من مسائلها، ومن مخالفات لبعض حقائق الدين، وقد يكون ذلك  لما تتضمنه من انحرافات في 

وجوهه، ولكنه لا يلغي الفوائد الفكرية التي تنتج عن هذه العلوم، وأما تلك   الادعاء صحيحا في بعض
المخاطر فيمكن تفاديها بالطريقة التي تدرنس بها هذه العلوم، فإذا ما كانت تلك الطريقة طريقة التمحيص 

 والنقد فإن تلك المخاطر يقع تلافيها، وتثبت الفوائد التربوية الفكرية. 
وأما العلوم الشرعية ذات الصفة المنهجية فإنها علوم عديدة، تشترك كلها من حيث منهجيتها في 
تربية العقل على أن يكون في التفكير الشرعي متوخيا الطرق الصحيحة في فهم مدلولات الأوامر والنواهي، 

عليه وبالأخص فيما وفي تقرير أحكام الشريعة على أكمل صورة ممكنة من الحق،ن سواء فيما هو منصوص  
ليس منصوصا عليه مما تقتضيه مستأنفات النوازل والأحداث، ثم في تنزيل هذه الأحكام على الواقع بما 
يراعي حصول المصلحة ودرء المفسدة وهي الغاية العليا من الشريعة كلها، وهذه العلوم المنهجية الشرعية 

فإنها تقوم بدور مهم في التربية الفكرية بصفة   لئن كانت فوائدها تتعدى إلى تُصيل علم صحيح بالدين، 
عامة، وعلى التربية الفكرية فيما يتعلق بالنظر الاجتهادي بصفة خاصة؛ ولذلك فإنها تمثل أهمية كبيرة في 

 النظام التربوي في جانبه الفكري.
ويأتي على رأس هذه العلوم المنهجية الشرعية علم أصول الفقه، فهو ذلك العلم الذي تستخرج   

فيه الأحكام الشرعية من أدلتها، وهذه العملية تُتاج إلى نظر عميق يقوم على جمع الأدلة في القضية 
 بالترجيح لما هو الواحدة على أوسع نطاق ممكن، ثم المقارنة بينها، والتحقق منها بالتمحيص والنقد، ثم

أدعى إلى تُقيق المصلحة، وفي ذلك كله مران للعقل في التفكير على النظر الفسيح، وعلى العود بالجزئيات 
، وكل ذلك يفضي إلى الخصال المبتغاة من التربية الفكرية بواسطة هذا  إلى الكليات، وعلى المقابلة والتبين

 
 438نفس المصدر ـ المقدمة:   1



دروب للتربية  -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  79        

 

أصول الفقه من أعظم «العلم الذي قال فيه ابن خلدون مشيرا إلى هذه الآثار التي يحدثها في الفكر:
 .»1العلوم الشرعية وأجلنها قدرا، وأكثرها فائدة

ويلحق بعلم أصول الفقه علم الخلافيات والجدل. أما الخلافيات فهو العلم الذي ينظر فيما وقع 
دليل  من  إليه  استند  فيما  رأي  تفحنص كل  ليقع  الأحكام،  تقرير  المجتهدين في  الأيمة  بي  الخلاف  من 

له في مستنده، والمق الرأي المخالف  بينه وبي  ارنة بي هذا وذاك ومناقشته في ذلك الاستناد والمقارنة 
للانتهاء إلى تصويب هذا أو تخطئة ذاك. وأما الجدل فهو العلم الذي يضبط أصول المناظرة بي المتناظرين، 
ويضع لها القواعد التي تجري عليها لتكون موضوعية، وليكون الاستدلال فيها جاريا على ما يوصل إلى 

ال على  العقل  يربي  والجدل  الخلافيات  من  وكل  على الحقن.  القدرة  فيه  وينمي  والنقد،  والمقارنة  تأمنل 
الاستدلال، ويكسبه ملكة التمييز بي الصواب والخطإ، ففيهما تربية فكرية كبيرة الفائدة في النظر الشرعي 

 . 2خصوصا وفي القدرة على التفكير عموما

ومن العلوم الشرعية المنهجية المفيدة في التربية الفكرية علم القواعد الفقهية، فهو علم يعمد إلى 
الجزئيات والتفاصيل الكثيرة في أحكام الشرع ليستنتج منها القواعد الكلية التي تجمعها كلها، ثم يكون 

م أن يكون فيه مران للعقل لتلك القواعد تطبيقات في المستجد من تفاصيل الأحداث، ومن شأن هذا العل
على النظر الكلي الذي يجرد المبادئ والقواني من الجزئيات والتفاصيل، ثم الذي ينزنل القانون الكلي 
على تفاصيل الأحداث، وفي كل ذلك تربية فكرية تكسب الفكر ملكة في النظر الشرعي ترشند الاجتهاد 

 وتهدي بأكبر قدر ممكن إلى الصواب. 

الشريعة من  مقاصد  يضبط  الذي  العلم  الشريعة، وهو  مقاصد  علم  المنهجية  العلوم  تلك  ومن 
أحكامها، ويرشد إلى الكيفيات التي تستخرج بها الأحكام لتكون محققة لمقاصدها التي هي الغاية منها، 

في تربية الفكر وبالإضافة إلى ما في هذا العلم من فائدة عظيمة في ترشيد الأحكام فإن فيه فائدة كبيرة  
على النظر إلى المآلات وعلى إقامة الموازنات وعلى الأخذ بالأولويات، وتلك تربية لا تقتصر فائدتها على 
النظر الشرعي وإنما تتعدى فائدتها إلى مجمل النظر العقلي بصفة عامة. ومثل ذلك يمكن أن يقال في علوم 

قارنة الأديان وما هو في حكمها مما له تعلق بالمنهجية منهجية شرعية أخرى مثل علم الفقه المقارن، وعلم م 

 
 387نفس المصدر ـ المقدمة:  1
 390راجع نفس المصدر:   2



دروب للتربية  -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  80        

 

في النظر والبحث، فهي كلها صالحة بقدر كبير لتقوم بدور تربوي فكري على الصفات التي شرحناها 
 سالفا، فينبغي أن يكون لها حضور بين في المناهج العلمية التي يقوم عليها النظام التربوي المبتغى. 

 ب ـ التربية الفكرية بالمنهج الحواري
المقصود بالمنهج الحواري أن تكون العملية التعليمية قائمة في تبليغ المعلومات إلى المتعلمي على 
التداول بي المعلم والمتعلم، بحيث بكون للمتعلم دور في التلقي بالاستفسار أو بالاستنتاج أو بإبداء الرأي 

بية في تعلم ما لم يكن يعلم، فتتنزل أو بالمعارضة أو بالتعقيب أو بأي طريقة تكون له بها مشاركة إيجا
المعلومة في عقله وهو طرف فاعل في انتقالها من مصدرها إليه، ومسهم بجهد في انتقالها إليه واستقرارها 

 في ذهنه. 
ويقابل هذا المنهج الحواري المنهج التلقيني الذي يكون فيه المتعلم مكتفيا بدور القبول لما يلقى إليه 
من المعلومات، ويكون المعلم هو الفاعل الوحيد في انتقال المعلومة منه إلى المتعلم، فتنتفي في هذه الحالة  

في أذهان المتعلمي، لتكون العملية التعليمية المشاركة بي الطرفي في نقل المعرفة من مصدرها إلى مستقرها  
 متجهة في اتجاه واحد هو الاتجاه من المعلم الناقل إلى المتعلم القابل لما ينقل إليه. 

وهذا المنهج الحواري هو المنهج التربوي الذي دعا إليه القرآن الكريم تأصيلا، والذي عرض منه 
نماذج كثيرة تطبيقا كما تمثل في المشاهد الحوارية الكثيرة التي كان الهدف منها تبليغ علم بحقيقة دينية، أو 

خلي بي أطراف من المؤمني، أو إقناعا بها، أو ردا لشبهة تتعلق بها، سواء كان ذلك متعلقا بتعليم دا
بتعليم غير المؤمني لإقناعهم بحقائق الإيمان، والأمثلة لهذه المشاهد الحوارية التعليمية في القرآن الكريم 

 أكثر من أن تُصى لكثرتها. 

وقد جرت السنة النبوية على هذا المنهج الحواري في التعليم، فقد كان الرسول الكريم يعلم أصحابه 
في أغلب الأحوال بأسلوب الحوار، أسئلة تلقى إليهم ويطلب منهم الجواب عليها، أو استنهاضا لأذهانهم 

ئل تعرض فيها مقالاتهم ثم كي تقبل على ما يقول بتيقنظ وتُفنز، أو طلبا لإبداء رأي في مسألة من المسا
يقرهم على الوجه الذي يكون هو الحق فيها، أو بغير ذلك من الأساليب النبوية الكثيرة التي تلتقي عند 

 .1جعل المتعلم طرفا في التعلم يسهم في تُصيل الحقيقة عند تداولها بي النبي المعلم وأصحابه المتعلمي 

 
ومن أمثلة ذلك ما جاء في الحديث النبوي من أن النبي صلى الله عليه وسلم قال لأصحابه:" إن من الشجر شجرة لا يسقط ورقها، وهي مثل   1

 هي وسلم صلى الله عليه  فقال النبي  النخلة أنها نفسي في ووقع الناس في شجر البوادي فوقع  عبد الله  ما هي قال المؤمن، حدثوني ما هي  

" أخرجه من أن يكون لي كذا وكذا فقال لأن تكون قلتها أحب إلي نفسي في وقع بالذي عمر  فحدثت  عبد الله  فاستحييت أن أقول قال  النخلة

 الترمذي في الأمثال عن رسول الله



دروب للتربية  -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  81        

 

وقد كان هذا المنهج الحواري في التعليم الذي أرشد إليه القرآن الكريم والسنة النبوية هو المنهج 
الذي جرت عليه التربية الإسلامية في عمومها، حتى ليمكن القول إن هذه التربية التعليمية هي تربية قائمة 

العصور حوارا بي على   العلم كانت عبر  أن مدارسة  التراث  إلينا مدونات  نقلت  منهجية الحوار، فقد 
الشيوخ وتلاميذهم، ولذلك أثر بين في المؤلفات في مختلف العلوم الإسلامية، حيث تشيع فيها المقاولة 

 على صيغة: فإن قلت ...  قلنا ...، كما مرت الإشارة إليه. 

ومن طريف ما هو معبر أشدن تعبير على هذا الأمر ما نقل عن إمام جامع الزيتونة محمد بن عرفة   
هـ( من أنه كان إثر دروسه بالجامع يعود إلى بيته بكتب يقضي قسطا من ليله في   803الورغمي ) ت  

قراءتها، فاشتكت زوجته من ذلك حاثنة إياه على أن يأخذ حقه من النوم فأجابها قائلا: كيف أنام وأنا 
العملية   سأصبح بي أسدين الأبي بعقله والبسيلي بنقله، مشيرا إلى تلميذين من تلاميذه فيما يدل على أن

 التعليمية التي يقوم بها كانت تقوم على الحوار بينه وبي تلاميذه. 

والمنتهى، ولم يكن هذا المنهج الحواري الذي أرشد إليه الدين مبنيا على تلقائية غير معلومة الأصل 
بل هو مبني على حكمة بليغة في سببه وفي مآله يمكن بالتأمنل تبيننها لتكون أصلا يحبنى عليها هذا المنهج 
ليكون منهجا مشروعا في التعليم، يحردن إليه النظام التربوي التعليمي كلما ظهر فيه خلل أو بدا عنه حياد، 

ار النظام التربوي معها، وكما هو حال الكثير إن لم كما هو الحال عند انحدار الحضارة الإسلامية وانحد
نقل الأكثر من النظم التربوية المعتمدة اليوم في البلاد العربية، وخاصة منها ما يتعلق بالتعليم الديني، توهما 
لكون هذا التعليم مهمته أن يلقن المتعلم فيه معارف الدين دون تساؤل أو نقاش أو إبداء رأي، وهو ما 

 ا نقدر إلى ضعف شديد في الفكر عموما وفي الفكر الشرعي خصوصا.أدى فيم 
أما الحكمة في أصل هذا المنهج الحواري فهي أن الله تعالى خلق الإنسان وفي فطرته زاد من المبادئ 
المعرفية الكلية، بل في فطرته زاد من بعض الحقائق كما هي حقيقة التوحيد التي أشارت إليه آية العهد في 

هَدَهحمأ عَلَىَٰ أنَفحسِهِمأ ألََسأتح بِرَبنِكحمأۖ ﴿قوله تعالى: قاَلحوا   وَإِذأ أَخَذَ ربَُّكَ مِن بَنِي آدَمَ مِن ظحهحورهِِمأ ذحرنيِىـتـَهحمأ وَأَشأ
ذَا غَافِلِيَ  مَ الأقِيَامَةِ إِناى كحنىا عَنأ هََٰ نَاۛ  أَن تَـقحولحوا يَـوأ ۛ  شَهِدأ وكما جاء في قوله صلى  ،  ( 172)الأعراف/ ﴾بَـلَىَٰ

 .1 « اه يهودانه أو ينصرانه أو يمجسانهكل مولود يولد على الفطرة فأبو   »: الله عليه وسلم

 

  

 
 أخرجه البخاري، باب ما قيل في أولاد المشركين  1



دروب للتربية  -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  82        

 

إن هذه الفطرة التي خلق عليها الإنسان تجعل من العملية التعليمية عملية تفاعل بي المعلم والمتعلم،   
حيث يعمد المعلم إلى تُريك ما في العقول  بحسب فطرتها من قوة بل من علم لتبنى عليها وبواسطتها كل 

لنفوس من استعدادات لتكون هي المعارف التي يتلقاها المتعلم، وذلك فيما يشبه عملية توليد لما في ا
المشاركة في القبول لا مجرد صفحة يحسجنل عليها ما يرد من خارجها، فعلى هذه المعان بحني ذلك الحوار 
النبوي المنتهج في التعليم، وغير بعيد منه ما قيل من قِبل بعض فلاسفة اليونان من أن العلم تذكر والجهل 

التعليمية القائمة على توليد المعارف من المتعلمي لا إسقاطها عليهم نسيان، وما بنى عليه سقراط فلسفته  
  من خارجهم.

وأما الحكمة في منتهى هذا المنهج فهي التي من أجلها أدرجناه ضمن هذا المقام،  وهي المتعلقة 
بالأثر التربوي للمنهجية الحوارية في التعليم، فلهذه المنهجية آثار تربوية بالغة الأهمية، وهي آثار متعددة 

الآخر بالبناء العلمي المعرفي، ومن الجوانب، يتعلق بعضها بالبناء النفسي لشخصية المتعلم، ويتعلق بعضها  
 أهمن تلك الآثار ما يتعلق بالبناء الفكري، وهو موضوع حديثنا في هذا المقام. 

إن للحوار أهمية بالغة في البناء الفكري للمتعلمي؛ ذلك لأن الحوار من شأنه أن يربي العقل على 
التيقظ الدائم، ويمرننه على النقد بامتحان الأفكار المقابلة، ويكسبه القدرة على الاستدلال لنصرة الرأي، 

والانط الخارجية،  الموجهات  من  للتحرر  الفرص  توفير  إلى  تقتضيه وذلك بالإضافة  ما  مع  للتعامل  لاق 
المعطيات الذاتية  في موضوع الحوار، وكل ذلك ينتهي إلى أن يكتسب العقل في مسيرة التفكير ملكات 
من الخصال التي أشرنا إليها سابقا يكون بها قادرا على المضي في البحث عن الحقيقة بما يبلغه إلى درجة 

التلقي مقتصرا على الحفظ لما يحلقى إليه، والتقليد لما يحلقنه الريادة والابتكار، وذلك بدل أن يبقى في حال  
من قِبل المعلمي لما عهده وتربّ عليه من الانتظار لما يحعطى من المعلومات دون تُفنز للمشاركة، ولا سعي 

 للتحصيل من خلال الحوار. 
والشاهد الدالن على ذلك أنن التربية الإسلامية لما كانت تربية حوارية في عمومها على عهد الازدهار 
الفكر الشرعي خاصة مقام الريادة  العلمي عامة وفي  الفكر  أنتجت عقولا كان لها في  الحضاري، فإنها 

مر التربوي إلى التلقي والحفظ والابتكار كما تمثل في تلك العلوم الاختراعية التي أنتجتها، فلما انتهى الأ 
والترديد توقنف الفكر الإسلامي أو كاد عن الريادة، وانتهى إلى التقليد، وسقط في العطالة عن الإنتاج، 
وهو ما كان محلن شكاة لابن خلدون حينما أرنخ للفكر التربوي من حيث هذا الجانب، فقال ناصحا 

سر طرق هذه الملكة ] ملكة الحذق في العلوم [ فتق اللسان وأي  »بالعودة إلى منهجية الحوار والمناظرة:



دروب للتربية  -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  83        

 

، فالمحاورة على رأي ابن 1« بالمحاورة والمناظرة في المسائل العلمية، فهو الذي يقرنب شأنها ويحصل مرامها
الصفات  تلك  إلا  بذلك  المقصود  العلوم، وليس  الحذق في  العقل على ملكة  تكونن  التي  خلدون هي 

 الفكرية التي تمكن العقل من تجاوز المعهود لريادة المجهول واكتشاف الحقيقة فيه. 
وليست المنهجية الحوارية بمقتصرة على علم معي من العلوم التي يقع تدريسها للمتعلمي، وإنما هي 
منهج عام في كل العلوم على اختلافها، بحيث تقدنم تلك العلوم للمتعلمي بمنهجية حوارية ذات قواعد 

ما يكون بالحوار، فإذا وأسس وضوابط تعصم من الفوضى، وتُدد مقادير ما يكون من التبليغ ليبنى عليه  
هو تكوين مستمرن للعقول المتعلمة من أجل أن تكتسب الصفات التي عبرن عنها ابن خلدون بالملكة، 
والتي تكون بها قادرة على المضي في الاكتشاف باستقلال عن المعلمي، فهذا ما ينبغي أن يعود إليه أمر 

صيل، واستفادة من النظام التربوي الحديث الذي له النظام التربوي المنشود استرجاعا للمنهج التربوي الأ
 هو أيضا شأن في هذه المنهجية الحوارية المنشودة. 

 ج ـ التربية الفكرية بالتعلم الذاتي  

المقصود بالتعليم الذاتي أن يكون المتعلم مشاركا في تُصيل العلم بسعي يبذله في ذلك واعتمادا 
على نفسه دون أن يكتفي بالتلقي المباشر من قِبل المعلم، فيصبح إذن هو معلم نفسه بما يبذل من جهد 

لمي العام، فيكون المتعلم في البحث عن المعلومة المقررة عليه في علم من العلوم، أو المكملة لتكوينه الع 
بهذا النمط متلقيا من معلمه من جهة ومنفتحا على مجال المعرفة بذاته من جهة أخرى، فهو حلقة بي 
دائرتي في العملية التعليمية، يلتفت في إحداها إلى المعلومة ليأخذها من معلمه، ويلتفت في الأخرى إلى 

 المعلومة ليأخذها بذاته من مظانها.

ويقابل هذا التعليم الذاتي أن يكون المتعلم معتمدا في التحصيل العلمي بصفة كلية على المعلم،   
فهو الذي يبحث له عن المعلومات ويزوده بها عن طريق البلاغ التربوي، فتكون العملية التعليمية إذن 

ن أن يكون لهذا المتعلم منحصرة في دائرة واحدة هي البلاغ من قِبل المعلم والتلقي من قِبل المتعلم دو 
 انفتاح ذاتي على مجال المعرفة في دائرة أخرى غير دائرة المعلم والمتعلم. 

وبحسب ما أعلم فإن التراث التربوي الإسلامي ليس فيه اهتمام مقدر بهذا التعلم الذاتي، بل لعل 
هذا النمط من التعلم كان مذموما في هذا التراث، والقيمة كل القيمة في عملية التعلم أعطيت لأخذ العلم 

 
 370ابن خلدون ـ المقدمة:   1



دروب للتربية  -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  84        

 

من أفواه الشيوخ المعلمي، فالعلم الحاصل بهذه الطريقة هو العلم الموثوق به، أما العلم الحاصل بالتعلم 
الذاتي فلا ثقة فيه، ولذلك شاعت عبارات تلخص هذا المنحى كقولهم: لا بدن من شيخ يريك شخوصها، 

لمه من المصادر وقولهم: لا تأخذ القرآن من مصحفي ولا العلم من صحفي، أي ذلك الذي حصل ع
المكتوبة، وقد لا يغير من هذه الصورة ما كان يسعى فيه طلاب العلم من مراجعات في الكتب وتنقيبا 
على المسائل مثل ما كان يفعله تلاميذ ابن عرفة في القصة الآنفة الذكر تُضيرا لما سيلقى في الدرس من 

 من المعلم. قِبل الشيخ، فهو مندرج ضمن التعلم بطريق البلاغ المباشر  
ولعل هذه الثغرة التعليمية ناشئة من ذلك الدور الكبير الذي أعطي للجانب التربوي في العملية 
التعليمية، فالتعليم في النظام التربوي التراثي إنما هو تربية بالدرجة الأولى، وهو ما يشير إليه تسمية المعلم 

وحينما يكون التعليم مقصودا به التربية   في المراحل الأولى بالمؤدب بما يحمله هذا اللفظ من حمولة تربوية، 
بالدرجة الأولى فإنه لا يكون محققا لهدفه إلا عن طريق المعلم الذي يقوم بدور المربي أولا ثم بدور المعلم 

 ثانيا، ولا يبقى في هذه الحالة من قيمة تذكر لتعلم ذاتي لا تتم فيه عملية تربوية يقوم بها الشيخ المربي. 
ولكن التربية الحديثة أولت اهتماما بالغا بالتعلم الذاتي، وجعلته جزءا من برامج التعليم، حيث يكلنف 
المتعلم منذ مراحله الأولى بأن يكون له سعي ذاتي لتحصيل المعرفة، ويتطور ذلك بتطور درجات التعليم، 

والقيام باستبيانات ميدانية، وهو المتمثل في تكليف الطلاب بإجراء بحوث ودراسات في مسائل محددة ،  
وإنجاز مشاريع علمية، حتى تنتهي بما أصبح يعرف ببحث التخرج، وهو الذي يشهد للطالب بأنه أصبح 
قادرا على الاعتماد على نفسه في التحصيل، وقادرا على أن يدخل ميدان الحياة العامة بما حصل من 

 علم وبما هو مهينأ لتحصيله بنفسه. 
ببناء  تتعلق  تربوية كثيرة  فوائد  منها  تنشأ  بشروطها وضوابطها  الذاتي  التعليم  منهجية  وإذا كانت 
الشخصية والثقة في النفس وحبن البحث والدربة عليه فإنن الفائدة التربوية الأهم التي تنشأ عنها فيما 

المعرفة بنفسه، فيكون فكره   نقدر هي التربية الفكرية؛ ذلك لأن هذه المنهجية تجعل المتعلم يقتحم مظانن 
متحررا من القيود الضاغطة عليه تلقاء التعليم اللصيق المستديم، فينشأ شيئا فشيئا على التعامل المباشر 
مع المادنة العلمية التي يتعامل معها دون الإلزام الخارجي من قِبل المعلم لتتكون لديه صفة الحرية الفكرية 

 تي تعتبر مفتاح الفكر المبتغى تأسيسه في المتعلمي. في البحث، وهي الصفة الهامة ال
وحينما يقتحم المتعلم مجال البحث الذاتي فسيجد نفسه يتعامل مع كمن من المعلومات قد يكون بي 
مفرداتها تعارض أو تناقض أو تفاوت في القوة والضعف، وحينئذ سيكون مضطرا لأن يقابل بينها، وأن 



دروب للتربية  -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  85        

 

يحاكمها إلى بعضها، وأن يمحصها بالنقد لينتهي فيها إلى رأي جامع أو مرجنح، وبالدربة المتواصلة على 
هذا النهج تُت إشراف المربي يمرحن العقل في مسيرة التفكير على صفة من المقارنة النقدية بدل أن ينشأ 

لاقتصار عليه  فتتمكنن فيه صفة الأحادية قانعا بما يحلقى إليه من قِبل المعلم على أنه هو الحق الذي ينبغي ا
 في النظر والخطية في المنهج. 

ومنهجية التعلم الذاتي تجعل المتعلم شغوفا بالبحث عن الحقيقة، متطلعا دوما إلى اكتشاف ما لم يكن 
يعلم، وهو ما يدفعه إلى ارتياد المجالات البكر من مجالات المعرفة ليأتي فيها بجديد غير معهود، فتتكون 

ولا يبقى حبيسا فيما هو معهود،  لديه إذن صفة من الفكر الرائد المبتكر الذي يتطلع إلى الآفاق الرحبة
وهذا الفكر هو الذي يهدف المشروع التربوي المبتغى إلى تأسيسه ليتكون الجيل الإسلامي الرائد الذي 
يتحمل مسؤولية النهضة، تلك التي لا تتمن إلا بالعقول الرائدة المبتكرة، وأما العقول التي تكون سجينة 

 ى التلقي فإنها لا تقدر على القيام بهذه المهمة. المعهود نتيجة التربية التي تقتصر عل 

ويجدر أن ننبنه إلى أنن عملية التعلم الذاتي لا تتمن بصفة عشوائية تتحكم فيها التلقائية والارتجالية، 
وإنما تكون جزءا مبرمجا من العملية التعليمية العامة، تخضع لقواعد وضوابط، وتتم عبر توجيهات تربوية 

ا تكون متطورة تصاعديا بتطور أعمار ومراقبة مستمرة وإشراف جاد من قِبل القيمي على التربية، كما أنه
المتعلمي وتقدم درجاتهم في التعلم، فيتوسع حجمها بقدر تقدم المتعلمي في الدرجات التعليمية، وبقدر 
نموهم في الملكات العلمية، وربما أخذت هذه العملية في أطوارها الأولى طابع التمرين على التعلم، ثم 

ن يكون المتعلم مسؤولا على نفسه بصفة أساسية على التحصيل العلمي انتهت في أطوارها المتقدمة إلى أ
في قسم من المقررات العلمية المطالب بها، ولا يكون للمعلم من دور في ذلك القسم سوى التوجيه العام 

 والمراقبة غير المباشرة. 

وعلى هذا الأساس فينبغي فيما نقدر أن يخصنص في المنهاج التربوي بصفة مقصودة ومدروسة قسم 
من المعلومات في كل المواد أو في بعضها يكون المتعلم مطالبا بأن يحصله بنفسه وفق توجيهات مرسومة، 

درجات العلمية، ويكون مسؤولا عنه في التقييم الاختباري، ويكون هذا القسم متناسبا مع الأعمار وال 
التعليم كان  انتهت مراحل  ولكنه متطور بحسب تلك الأعمار والدرجات، متنام بتقدمها، حتى إذا ما 

أنن   » المتعلم قادرا بنفسه على البحث المبدع. وقد كان بعض أساتذتنا في الجامعة يرفعون لنا شعار هو  
على التعلم الذاتي، غير أنه كان في الغالب   وهو شعار موفق في دلالته  «الامتحان في المقرر لا في المقروء

يقال اعتذارا عن التقصير في استكمال المقرر بالتدريس، ولم يكن معبرا عن منهج في التعليم الذاتي يتم 



دروب للتربية  -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  86        

 

وفق ضوابط وقواعد وتوجيهات ومتابعة، فإذا ما أصبح ذلك الشعار مواطئا لهذه المقتضيات فإننا نكون 
بإزاء منهج في التعليم الذاتي يربي الفكر تربية تؤدي به إلى الريادة والابتكار، وذلك هو المبتغى من التربية 

 الفكرية التي نريد. 
بهذه الطرق المنهجية إدراجا للعلوم المنهجية عقلية ونقلية، وانبناء على الحوار والمناظرة، واعتمادا 
للتعلم الذاتي، وربما بطرق أخرى تضاف إليها يمكن تربية الفكر التربية التي تصوغه على تلك الخصال 

ر، ومقارنة نقدية في الحكم، فيكون التي شرحناها سابقا، تُررا في النظر، وسعة في الأفق، وكلنية في التقدي
إذن الفكر المبتغى من المشروع التربوي، إحياء للفكر الإسلامي الأصيل الذي أثبتت التجربة نجاعته في 
البناء الحضاري، واستفادة من مكتسبات التربية الحديثة في هذا الشأن بما يعزز التربية الأصيلة ويخدم 

 أغراضها. 

 خلاصة 
والإنسان  والكون  للوجود  رؤية  تتضمن  فكرة  أساسيتي:  دعامتي  على  يقوم  الحضاري  البناء  إنن 
والحياة، وفكر يشتقن من تلك الفكرة مشاريع للحياة نظرية وعملية، ويعمل على تنزيلها في الواقع لتتجه 

الفكرة موصولة بالحقن، و  البناء والتعمير في الأرض، وبقدر ما تكون  الفكر المسيرة نحو  بقدر ما يكون 
متصفا بالرشد، تكون مسيرة البناء الحضاري ناهضة نامية، وعلى العكس من ذلك يكون التدن في سلنم 

 الحضارة كلما كانت الفكرة قائمة على الباطل، وكلما كان الفكر كليلا خليا من صفات الرشد. 

وقد جاء الإسلام بمشروع للبناء الحضاري على أساس من خلافة الإنسان في الأرض، وجعل ذلك 
المشروع يقوم على "فكرة" هي العقيدة التي تشرح حقيقة الوجود وحقيقة الكون والإنسان والحياة، وكلنف 

 المنهج الرشيد في الإنسان ببناء مشروعه الحضاري بمرجعية تلك العقيدة وتوجيهها، كما أنه جاء يوجه إلى 
التفكير ليتمكن الإنسان به من إصابة الحقن فيما يفكنر فيه من كتاب الله المسطور وكتابه المنظور، وليقيم 

 حياته في مسيرة البناء على ذلك الحقن فيحقق الخلافة على وجهها الصحيح. 
غير أنن الفكرة عموما ومتمثلة في العقيدة الإسلامية خصوصا، وكذلك المنهج الفكري لا يكون لهما 
تُقنق في واقع الناس بمجرند العرض والبيان مهما بحنيا عليه من حقن؛ ولذلك الضرورة داعية إلى أن يؤخذ 

ا شهودا في واقع الحياة، وليتكينف الناس عليهما بالتربية المصنوعة ليتحمنلوا العقيدة إيمانا صحيحا فترى له
الفكر بمنهج رشيد يسدند المسير في ذلك الشهود. وقد جاء في القرآن الكريم الشريف إرشاد إلى أصول 



دروب للتربية  -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  87        

 

تلك التربية، وجاءت في الحديث الشريف نماذج تطبيقية لها، فتكون من هذا وذاك رؤية واضحة المعالم 
 لنظرية تربوية متكاملة. 

القويم ولما كان الإسلام في مرحلة الدفع الأولى تشرنب   القرآنية والنبوية الإيمان  المسلمون بالتربية 
بالمعتقد الإسلامي، كما تشرنبوا منهجا في التفكير على درجة عالية من الرشد، وبهذا وذاك انطلقوا في 
فردا  ترقنت بالإنسان  بنوا من حضارة مشهودة  فيما  تمثنل  ما  فيها، وهو  الخلافة  أمانة  ينجزون  الأرض 

 الطبيعة علما وانتفاعا، وبلنغوا تلك الحضارة إلى العالمي.ومجتمعا، واستثمرت  
ولما ارتخت بعوادي الزمن عرى تلك التربية الإيمانية والفكرية قصحر التحمنل المختلن  للعقيدة، كما   

قصر المنهج الفكري المنحرف عن أن يحقنقا للمسلمي شروط البناء، فكانت العطالة الحضارية وما زالت 
اء التربوي في وجهيه الإيمان مستمرنة. واستئناف هذا البناء الحضاري يستلزم أول ما يستلزم إعادة البن

الثرية،  التاريخية  التجربة  القرآن الكريم والحديث الشريف، واستلهاما من  والفكري، تأصيلا في مرجعية 
 واستفادة من الكسب الإنسان الحديث في هذا الشأن. 

يقوم البناء التربوي الإيمان الجديد على تصحيح لمفهوم الإيمان حتى يعود إلى نصابه كما جاء في 
الوحي، شاملا التصديق الجازم بحقائق الغيب، ولكنه شامل أيضا التصديق الجازم بحقائق التكاليف العملية 

ملازما للإيمان بالتعمير في الأرض،   في مباشرة الحياة، ليكون الإيمان بالله تعالى وكتبه ورسله واليوم الآخر
والتعارف  والأمن  والتحرير  بالتكريم  فردا ومجتمعا  للإنسان  وترقية  الكون،  وحقائق  الدين  بحقائق  علما 
والتكافل والتراحم والسلم، وانطلاقا في الطبيعة بالاستثمار الذي ينفع الإنسان ولكنه لا يخلن بتوازنها، 

لى شعور واع بأنن إيمانه الذي هو معقد النجاة كما يختلن إذا ما شابته شائبة لينتهي هذا الإيمان بالمسلم إ 
في تصديقه بالله وكتبه ورسله، فإنه يختلن أيضا إذا شابته شائبة في تصديقه بالتعمير، أو أصاب اندفاعه 

 السلوكي فيه واقعا بعض التقصير. 
ولا يكون هذا التصحيح لمفهوم الإيمان إلا بتربية مقصودة تقوني العقل على التصديق الجازم بمفردات 
الإيمان في شمولها، استنهاضا للفطرة المنطقية المستكنة فيه، واستنهاضا للفطرة النفعية التي خلق عليها 

ن فيه نفعا في الدنيا والآخرة، تكينفت الإنسان، فإذا ما تُقق الإدراك الجازم بأنن المعتقد حقن في ذاته، وأ
النفس به، وصار للإنسان حالا بعدما كان عارية. كما تقوني تلك التربية الإرادة على الفعل، بما تستحثن 
في الكيان الإنسان جميع مكونناته النفسية لتجيش بالنزوع العازم إلى تنفيذ ما وقع التصديق به إيمانا، فإذا 



دروب للتربية  -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  88        

 

المسلم فردا ومجتمعا بهذه التربية يطابق فعله السلوكي إيمانه التصديقي في مشهد الحياة، فيكون الانخراط 
 مجددا في دورة البناء الحضاري المنشود. 

ويقوم البناء التربوي الفكري على تصحيح لمسار العقل في النظر المعرفي من أجل الوصول إلى الحقيقة 
النظرية والعملية، وذلك بأن تتجه التربية إلى إكساب العقل صفات فكرية في مسيرته المعرفية تقوم على 

المنطق و طبيعة المعطيات التحرنر من الموجهات الخارجية والداخلية التي تسوق إلى خلاف ما يقتضيه  
الموضوعية، وعلى كلية في النظر تردن الجزئيات إلى الكليات، وعلى سعة في مجال البحث لا يستثني من 
مظانن الحقيقة شيئا، وعلى واقعية في المنطلق المعرفي تجعل من مشهد الطبيعة ومن مشهد الحياة الإنسانية 

يقته في ذاته وحقيقته في أسبابه، ثم يعود إليه للفعل فيه، مناطا يصدر العقل منه في التقصني لتمثنل حق
وعلى مقارنة نقدية يكون بها التبين لما يعرض على العقل من الأنظار، فيميز الغثن من السمي والخطأ من 
الصواب، ويبني على أساس ذلك رؤاه على أساس من الحقن بأكبر قدر ممكن. إنن هذه الخصال الفكرية 

يتحقنق بها العقل أن تجعل منه آلة استكشاف ترتاد المجهول، وتصل إلى الحقيقة فتبتكر منها من شأنها لما 
 الحلول، وتقيم البناء على أساس متي. 

غير أنن هذه التربية الفكرية الهادفة إلى تأسيس هذه الخصال لا تتمن إلا بمنهج مرسوم يتلاءم في طبيعته 
مع طبيعة تلك الخصال، فتتولند منه، وليس غيابها الآن إلا لغيابه، ولا يكون لها تُقق إلا بتحققه. ولعلن 

تضمنا بصفة أساسية لجملة من العلوم من أهمن عناصر ذلك المنهج أن يكون المنهاج التربوي التعليمي م
التي من طبيعتها أن تشكنل العقل على ملكات من تلك الخصال، إذ هي علوم من شأنها أن تقوم بحسب 
بنائها على تمرين العقل على التفكير بدرجة عالية، غير مكتفية بما تقدنم من مفردات علمية، وسواء كانت 

أو علوما شرعية ولكنها ذات منحى عقلي، فإنها يمكن أن تقوم   تلك العلوم المنهجية علوما عقلية عامة 
بذلك الدور التربوي الفكري. ومنها أن تكون التربية التعليمية  قائمة على الحوار بي المعلم والمتعلم حوارا 
تمرنن فيه العقول على النظر والاستكشاف والمقارنة والنقد. ومنها أن تكون تلك التربية منتهجة منهج 

تعليم الذاتي الذي يقتحم فيه المتعلم مجال المعرفة بذاته ليمضي بالتدرج نحو أن يتحرر من الموجهات ال
الخارجية، وليكون شغوفا بالمغامرة البحثية التي هي مفتاح   الابتكار، فمن جملة هذه الطرق ومن غيرها 

 الريادة.  يحصل للعقل في مسيرة تفكيره مران على النظر الصحيح، وعلى الاستكشاف و 
وحينما تتربّ الناشئة المسلمة على إيمان يتظاهر فيه التصديق بغيبيات المعتقد مع التصديق بواجبات 
العمل، وتندفع فيه الإرادة بعزم على تنفيذ مقتضيات ذلك الإيمان في بعديه المتلازمي في مشهد الحياة، 



دروب للتربية  -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  89        

 

ترقية للإنسان واستثمارا للكون، وحينما تتربّ هذه الناشئة على فكر مستبصر قوامه الحرية في النظر، 
تلك  فإنن   ، التبين النقدية في  المنطلق، والمقارنة  الفهم، والواقعية في  البحث، والكلية في  والشمولية في 

ئناف الحضاري، وذلك هو الأمل الناشئة تكون مع عوامل أخرى مهينأة فيما نقدنر لأن تنخرط في الاست
عن  الصحيحة  التربية  وتعوقها  مكانها  تراوح  ظلت  ولكنها  زمن،  منذ  الأمة  إليه  تتطلنع  الذي  المنشود 

 الانطلاق.     

   
 

 

  
 
 

 
 
 

  



دروب للتربية  -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  90        

 

 ثبت المراجع 
 

 هـ (  606ـ ابن الأثير ) أبو السعادات المبارك بن محمد ت  
 1983دار الفكر، بيروت    2ـ جامع الأصول في أحاديث الرسول، تُقيق عبد القادر الأرناؤوط، ط  1   

 ـ أحمد حسن فرحات 
 1986ـ الخلافة في الأرض، ط دار الأرقم، الكويت    2

 ـ إقبال محمد 
 1968لجنة التأليف والترجمة والنشر، القاهرة    2ـ  تجديد التفكير الديني، ترجمة عباس محمود، ط  3

 هـ(   756ـ الإيجي )  عضد الدين عبد الرحمن بن أحمد، ت  
 1913ـ المواقف،ط بولاق القاهرة    4

 ـ الترابي ) حسن عبد الله ( 
 1979دار القلم، الكويت    2ـ الإيمان، أثره في الحياة، ط    5
 1987ـ الدين والفن، ط الدار السعودية للنشر والتوزيع، جدة    6

 هـ(   816الشريف علي بن محمد ت  ـ الجرجان ) السيد  
 1985ـ  التعريفات، ط مكتبة لبنان ، مصورة عن طبعة فلوجل، بيروت    7
 1913ـ شرح المواقف، ط بولاق، لقاهرة    8

 هـ(  478ـ الجويني ) أبو المعالي عبد الملك بن عبد الله، ت  
 1985ـ كتاب الإرشاد إلى قواطع الأدلة في أصول الاعتقاد، ط مؤسسة الكتب الثقافية، بيروت    9

 هـ(   852ـ ابن حجر ) أحمد بن علي العسقلان، ت  
 1991ـ فتح الباري، ط دار الفكر، بيروت    10

 هـ(   808ـ ابن خلدون ) أبو زيد عبد الرحمن بن محمد ت  
 2005ـ المقدمة، ط دار الجيل، بيروت    11

 ـ رؤوف شلبي
 المكتبة العصرية، بيروت د.ت   2ـ منهج القرآن الكريم في إثبات العقيدة الإسلامية، ط   12

 هـ( 606ـ الرازي ) فخر الدين محمد بن عمر،ت ت  
 دار الكتب العلمية، طهران د.ت   2ـ التفسير الكبير،ط  13



دروب للتربية  -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  91        

 

 ـ المحصل، ط مكتبة الكليات الأزهرية، القاهرة د.ت   14
 هـ(   502ـ الراغب الأصبهان ) أبو الحسي القاسم بن محمد بن المفضل، ت  

ـ تفصيل النشأتي وتُصيل السعادتي، تُقيق عبد المجيد النجار، ط دار الغرب الإسلامي، بيروت   15
1988 

 ـ الزرنوجي ) برهان الدين ت ؟( 
 1985ـ تعليم المتعلم في طريق التعلم،ط دار ابن كثير، بيروت    16

 هـ(   428ـ ابن سينا ) أبو علي الحسي بن عبد الله ، ت  
 1947والتنبيهات، ط الحلبي، القاهرة  ـ  الإشارات    17

 هـ(   790ـ الشاطبي ) أبو إسحاق إبراهيم بن موسى، ت  
 ـ الموافقات، تُقيق عبد الله دراز، ط دار المعرفة، بيروت د.ت   18

 م  1973ـ ابن عاشور محمد الطاهر ت  
 2007دار سحنون ودار السلام، القاهرة    2ـ أليس الصبح بقريب، ط  19
   1984ـ التحرير والتنوير، ط الدار التونسية للنشر، تونس   20
 2004ـ مقاصد الشريعة الإسلامية، ط المركز المغاربي للترجمة، لندن    21

 م1970ـ ابن عاشور محمد الفاضل ت  
 1992ـ روح الحضارة الإسلامية، ط المعهد العالمي للفكر الإسلامي، أمريكا    22

 هـ( 310ـ الطبري ) أبو جعفر محمد بن جرير ت  
 1970ـ تفسير جامع البيان، ط دار الفكر، بيروت    23

 ـ العلوان طه جابر
 1988ـ المسلمون والبديل الحضاري، ط الوقف الإسلامي بأمريكا،    24

 هـ(   505ـ الغزالي ) أبو حامد محمد بن محمد ت  
 ـ إحياء علوم الدين،ط دار القلم، بيروت د.ت   25
 ه ـ1322ـ المستصفى، ط بولاق   26

 هـ415القاضي عبد الجبار بن أحمد الهمدان، ت  ـ  
 1966ـ المغني في أبواب التوحيد والعدل، ط الدار المصرية للتأليف والترجمة، القاهرة    27

 هـ ( 1078ـ اللقان ) عبد السلام بن إبراهيم ت  



دروب للتربية  -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل                                                  92        

 

 1955ـ شرح جوهرة التوحيد، ط مطبعة السعادة، مصر    28
 هـ(   333ـ الماتريدي ) أبو منصور محمد بن محمد ت  

   1970ـ كتاب التوحيد، تُقيق فتح الله خليف، ط دار الشروق، بيروت    29
 ـ مجموعة من المؤلفي 

 1968ـ الله يتجلى في عصر العلم، ط مؤسسة الحلبي، القاهرة    30
 ـ محمد رشاد سالم

 1987دار القلم، الكويت    9ـ المدخل إلى الثقافة الإسلامية، ط    31
 ـ محمد محيي الدين عبد الحميد

 1955ـ النظام الفريد بتحقيق جوهرة التوحيد، ط مطبعة السعادة، القاهرة    32
 ـ النجار عبد المجيد 

للفكر الإسلامي، فرجينيا   33 العالمي  المعهد  الفكرية بي المسلمي، ط  الوحدة  الرأي في  ـ دور حرية 
1992 

 1999الإسلامي، بيروت  ـ الشهود الحضاري للأمة الإسلامية، ط دار الغرب    34
 1991ـ في المنهج التطبيقي للشريعة الإسلامية،ط جامعة الإمارات، الإمارات    35
 1992ـ مباحث في منهجية الفكر الإسلامي، ط دار الغرب الإسلامي، بيروت    36
 1996ـ مبدأ الإنسان، ط دار الزيتونة، الرباط    37
 2009ـ مراجعات في الفكر الإسلامي، ط دار الغرب الإسلامي، بيروت    38
 1986ـ المعتزلة بي الفكر والعمل ) بالاشتراك(، ط الشركة التونسية للتوزيع، تونس    40

 ـ يوسف كرم 
 دار المعارف بمصر    1969ـ تاريخ الفلسفة الحديثة، ط    41

 


