
 

 

 مشروع إحياء نظام تربوي أصيل 
 ومسجلة محفوظة الحقوق جميع

 لقانون ا بموجب ومحمية رسميا

 

 ومسجلة محفوظة الحقوق يع 

 ا بموجب ومحمية رسميا

 

 رسميا ومسجلة محفوظة الحقوق 

  بموجب ومحمية

 

 

 

 

  التربوي الفكر  معطيات بين والتمايز الالتقاء  جوانب

 الحديث  الإنساني الفكر  وفي التراث  في

 
 

 

 أصيل  تربوي نظام إحياء مشروع لصالح مقدم بحث

 

 

 إعداد 

 الجليدي  مصدق . د

 
 
 
 
 
 

  
 

 

 

  

 م.م .ذ للتربية لدروب رسميا ومسجلة محفوظة الحقوق جميع

 القانون  بموجب ومحمية

 

 ا  بموجب ومحمية رسميا ومسجلة محفوظة الحقوق يع



1 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

 
 

 بسم الله الرحمن الرحيم 
 مشروع إحياء نظام تربوي أصيل 

 

 

 

  التربوي الفكر  معطيات بين والتمايز الالتقاء  جوانب

 الحديث  الإنساني الفكر  وفي التراث  في

 

 

 

 

 أصيل  تربوي نظام إحياء مشروع لصالح مقدم بحث

 

 

 إعداد 

 الجليدي  مصدق . د

 

 :في  أنجز 

 م2010 يناير 06/  هـ 1431 محرم 20

 

 

 

  للمشروع محفوظة الفكرية الملكية حقوق جميع

 القانون  بموجب ومحمية اـ  رسمي  ومسجلة



2 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

 

 

 

 1من أجل تربية استخلافية متجدّدة

 

 
 

 

 

 

 
الله يبعث لهذه الأمة على    )صيغة الحديث:"إن  "يبعث الله على رأس كل مائة سنة من يجدد لهذه الأمة دينها"جاء في الحديث النبوي الشريف:  1

(. ومعنى الدين في الإسلام  3740رأس كل مائة سنة من يجدد لها دينها" أبو داود في السنن، كتاب الملاحم باب ما يذُكَر في قرن المائة، الحديث رقم
 يتعلق بكل ما هو في صالح الإنسان في الدنيا والآخرة. 



3 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

 

 

 

 مدخل تمهيدي 

 

 توطئة   -1

 : تمهيد  -أ

والحضارة تتواتر الأدلةّ والشواهد على تفوّق المسلمين التاريخي على الأوروبيين في مجال العلوم والفلسفة  

"فالعرب  عامة.  العلوم   بصفة  وفيلسوف  مؤرخ  بوضوح  بذلك  نوه  اللاتيني" كما  الغرب  ومربي  معلمي  كانوا 

"، ولم يكونوا مجرد نقلة ووسطاء للعلم اليوناني إلى دراسات في تاريخ الفكر العلمي ألكسندر كويريه في كتابه "

العالم اللاتيني كما يؤكد نفس المؤرخ، بل مستوعبين أذكياء ومبدعين حقيقيين أضافوا لرصيد التراث العلمي 

العالمي ما لا ينكره إلا جاهل أو مكابر. ولقد وصل الافتتان بالنموذج العلمي والتربوي الإسلامي من قبل 

 إلى أن قلّد علماؤهم المهاجرين إلى الجامعات الإسلامية في الأندلس علماء المسلمين في لباسهم الأوروبيين

 تزال آثار من ذلك قائمة في ساحات فلورنسا بإيطاليا إلى يوم الناس هذا. والحديث عن "المعجزة وهيئتهم، ولا

( وعن النخبة العلمية الإسلامية والروح الحضارية الإسلامية المتقدمة يتكرر في سياق ماكس غانتاجوالعربية" )

( بالمعرفة"  "العقيدة  علاقة  عن  المنصفين  والمستشرقين  الغربيين  المؤرخين  هونكهحديث  "بناء زيغريد  وعن   )

بناء الحضارة بريفولتالإنسانية" ) فيه للمسلمين في  المتعلقة بالإسهام الذي لا مراء  الكتابات  ( وغيرها من 



4 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

الإنسانية، إلى درجة أن عالما أوروبيا متميزا مثل روجر بيكون "لم يملّ قط من التصريح بأن تعلم معاصريه للغة 

" نقلا عن تجديد الفكر الدينيفي كتابه "  إقبالالعربية ولعلوم العرب هو الطريق الوحيد للمعرفة الحقة" )ذكره  

 (.  Making of Humahity  "في كتابه "بناء الإنسانية Briffault  بريفولت 

ولكن ثبوت الحقيقة التاريخية الحضارية التي ننوه بها هنا، لا يجعلنا نغفل لحظة عن انقلاب الأدوار والمكانات 

في عالمنا اليوم. فالغرب الذي كان تابعا أصبح سيدا مطاعا وبعد أن كان تلميذا صغيرا يتهجى حروف المدنية 

العرب  المسلمين أصبح أستاذا لم يجد  نوابغ  يد  الحديثة   والعلم على  العلوم  التتلمذ عليه في مجالات  بدّا من 

والتكنولوجيا وطرق التنظيم والإدارة والاتصال وغيرها من المجالات الحيوية في عالمنا المعاصر. وحيث أن التربية  

هي المدخل إلى إعادة التأهيل الحضاري الشامل فقد حاولت العديد من المجتمعات العربية من خلال قيادتها 

وأنظمتها السياسية "اللحاق" بالغرب المعاصر باستجلاب طرقه ومناهجه التعليمية والتربوية على علّاتها.   ونخبها

ولكن الإحصائيات والاختبارات الدولية في مجال اللغات والرياضات والعلوم، وهي مواد أساسية ثلاث في أي 

ها الشاسع عن مصاف المدارس التربوية منظومة تعليمية، تشير للأسف إلى تخلف مريع للبلدان العربية وبعد 

 العالمية، كالمدرسة الفنلدية والمدرسة النرويجية والمدرسة اليابانية. 

 : الإشكالية -ب  

إن مشكل تراجع أداء النظم التربوية العربية مشكل خطير ويبعث على التفكير العميق والبحث الجدي في 

الأسباب والحلول معا. ولكن ما يطمْئن في المقابل هو أن هذا المشكل على خطورته لا يمكن اعتباره معضلة 

وإن طال مكوثه فينا. والذي يدفعنا   ميئوس منها، إذ قد لا يعدو الأمر أن يكون وضعا عارضا ألمّ بالأمة حت 

إلى مثل هذا القول أمران: أوّلهما عقيدتنا الراسخة في أنه لا يأس من روح الله ومن تعافي جسم الأمة وعقلها 

من داء التخلف، وثانيهما ما كنا بصدد توضيحه عن التجربة العلمية والحضارية الإسلامية الرائدة تاريخيا، والتي 



5 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

تدلّ على أن الخلل الحاصل في أدائنا العلمي والحضاري الراهن لا يمس في شيء روح الثقافة الإسلامية التي 

تولدت عنها أصالتنا التربوية والتي كانت مصدر إلهام وإبداع عظيمين طوال قرون مديدة من تاريخ أمتنا المجيد. 

ن شروط استئناف فعلنا الحضاري وريادتنا العلمية. ومن هنا يتجه تفكيرنا إلى البحث بإيجابية وبتفاؤل كبير ع

والمدخل إلى هذا هو في رأينا القيام بعملية إصلاح عميق وجذري لأنظمتنا التربوية والقيام بعملية مراجعات 

وتقييمات علمية وموضوعية لها ولتراثنا الفكري التربوي وللتراث التربوي الإنساني الحديث معا، من دون مركبات 

  استعلاء.نقص ولا 

 العلمية الإشكالية التالية:    الخطةّ وبناء عليه فإننا نطرح في حدود هذه    

تحققت في الفكر التربوي في التراث؟ وما ما هي مقومات التربية الأصيلة في الثقافة الإسلامية وإلى أي حدّ  

 موقع الفكر التربوي الإنساني الحديث منهما معا؟ 

 الفكرة المحورية للبحث -ج

 تتمثل الفكرة المحورية للبحث في المعنى التالي: 

والذاكرة الثقافية الجماعية النيرة( مثال أسمى عن الشريفة  يوجد في حافظة الأمة )القرآن الكريم والسنة النبوية  

الفعالية والإبداع والإصلاح معنى التربية الأصيلة يرتكز أساسا على فكرة الاستخلاف في الأرض وعلى قيم  

والإعمار وحفظ الأمانة التي عرضها الله عز وجل على مخلوقاته فحملها الإنسان، غير أن تحقيق وتجسيد معنى 

هذه التربية الأصيلة في التاريخ والحضارة ليس أمرا بديهيا ولا نهائيا. أما أنه ليس بديهيا، فلأنه يتم بمقدار وعي 

ل تكريسه، وهذا الوعي وهذا السعي تفاوتا من مرحلة تاريخية إلى أخرى، فشهد الناس به وسعيهم من أج

مل في النهضة من جديد. كما التاريخ الإسلامي فترات ازدهار، كما شهد فترات انحطاط، دون أن يفقد الأ 

أن الأرض يرثها عباد الله الصالحون، والصلاح أمر نسبي. ولذا لا يستبعد أن يكون الفكر التربوي الحديث قد 



6 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

أخذ ببعض مقومات التربية الأصيلة كما يستبطنها المثال الإسلامي، وذلك لانطواء هذا المثال على كل ما هو 

عالمي، وما هو عالمي يكون قاسما مشتركا بين الناس على مختلف مللهم ونحلهم. وأما كون تحقيق معنى التربية 

د لا حصر له من أشكال الاجتهاد التاريخي الأصيلة ليس نهائيا فلأن المثال الإسلامي مثال مفتوح على عد 

الذي يكيف المثال مع الواقع والعصر. ولذا فإن هذه الورقة ستبحث عن مثال التربية الأصيلة في النصوص 

)القرآن والسنة والتراث الفكر التربوي( وفي الممارسة التاريخية للمسلمين من جهة، كما أنها ستبحث في نقاط 

ز بين الفكر التربوي الإنساني الحديث مع مثال التربية الأصيلة في الإسلام ومع تعيناته  الالتقاء ونقاط التماي

 التاريخية في العالم الإسلامي من جهة ثانية. 

 والغاية من كل ذلك هو استجلاء القيمة المضافة التي يحققها النظام التربوي المنشود. 

 :ومن هنا نطرح الأسئلة التالية 

 ما هي مقومات التربية الأصيلة في الثقافة الإسلامية )القرآن والسنة أساسا(؟  .1

 ما هي المظاهر الحضارية الناتجة عن تشرب المسلمين لمعنى الأصالة التربوية؟  .2

إلى أي حدّ تطابقت مختلف الاتجاهات التربوية في التراث الإسلامي مع روح التربية الأصيلة في الثقافة  .3

 الإسلامية؟

ما هي مقومات التربية في الفكر الإنساني الحديث وإلى أي حدّ تلتقي مع مقومات التربية بمعناها  .4

الإسلامي الأصيل من جهة وبمعناها التراثي التاريخي من جهة ثانية )حيث أن الممارسة التاريخية قد 

 تزداد أو تنقص تطابقا مع المثال الإسلامي للأصالة التربوية(؟

أخيرا ما هي القيمة المضافة التي سيفرزها هذا العمل بناء على كل ما سبق والتي من المنتظر أن يحققها  .5

 النظام التربوي المنشود. 



7 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

 محاور البحث   -2

 مدخل تمهيدي   ●

 الأول: معطيات الفكر التربوي في التراث القسم    ●

 أوّلا: موقع الإسلام من تاريخ البشرية •

 التوظيفات البيداغوجية التطبيقية الممكنة للمحور  -

 التربية الأصيلة في الثقافة الإسلامية ومقوّماتها   ثانيا: أسس •

 توطئة   ▪      

 تكريم الإنسان وتفضيله  .1

 الأمانة  .2

 استخلاف الإنسان في الأرض  .3

 من معاني الاستخلاف  -أ     

 الاستخلاف وقيمة الإنسان الفرد   -ب         

 آثار الاستخلاف   -ج     

 تسخير الكون للإنسان وتمكينه فيه .4

 نظرية المعرفة في الإسلام  .5

 الولادة على الفطرة والعلم لا يحصل لغير الأنبياء إلا بالاكتساب  - أ

 تعليم الله للبشر من غير طريق الوحي   - ب    

 التوحيد محاربة للأوهام وإرساء لأول قاعدة بناء علمي صحيح   -ج     



8 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

 مصادر البناء المعرفي في القرآن الكريم وفي الفكر الإسلامي الأصيل   - د    

 الإدراكات الحسية واستقراء جزئيات الطبي   -1-د      

 القلم: المعرفة الرمزية المجرّدة  -2-د      

 جدلية الإدراك الحسي والنظر العقلي  -3-د      

 عناصر من نظرية المعرفة عند ابن خلدون   - ھ        

 توسعة المعارف واتساع مجال العلم في الإسلام    - و    

 محاربة الأوهام والخيالات العقيمة  -ز     

 التجديد والاجتهاد المتواصلين وكراهة التقليد  -ن    

 مكانة العلم والعلماء في الإسلام .6

 الإسلامية هي اتجاه النفس إلى الله الغاية من التربية   .7

 العلم النافع المقترن بالعمل الصالح .8

 تلازم لزوم الحق والاتصاف بالصبر في النظرية التربوية القرآنية الشاملة  .9

 استنتاجات المحور الأوّل: مقوّمات التربية الأصيلة في الإسلام  .10

 

 ثالثا: معطيات الفكر التربوي في التراث   

 تعدد الاتجاهات التربوية في التراث الإسلامي وتفاوتها في تحقيق معنى الأصالة   - 1     

 التوظيفات البيداغوجية التطبيقية الممكنة للمحور   -       

نماذج من الفكر التربوي الناشد للأصالة في التراث )ابن خلدون/ الطاهر بن    عاشور/محمد الخضر   -2     

 حسين/الطهطاوي/محمد رشيد رضا(. 



9 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

 التوظيفات البيداغوجية التطبيقية الممكنة للمحور   -    

 القسم الثاني: معطيات الفكر التربوي الإنساني الحديث

 : خصائص التربية الحديثة وأهم أفكارها ومبادئها أوّلا •

 خصائص تربية الحداثة   - 1     

 القائمة بين المدرسة التقليدية والمدرسة الحديثةالفروق    - 2     

 أهم الأفكار والمبادئ الخاصة بالطرائق النشيطة  - 3     

 من الفكر التربوي الغربي الحديث  ثانيا: نماذج •

 الطرائق النشيطة  - 1     

 المدرسة البنائية )بياجيه وفيغوتسكي وبرونر(.   - 2     

 المدرسة الفنلندية: ما سرّ امتيازها؟  - 3     

 والنتائج المستخلصة منها  القسم الثالث: مقارنات بين الفكر التربوي في التراث والفكر التربوي الحديث

 جوانب الالتقاء بين معطيات الفكر التربوي في التراث وفي الفكر الإنساني الحديث  :أولا •

 الإنساني الحديث ثانيا: جوانب التمايز بين معطيات الفكر التربوي في التراث وفي الفكر   •

 ما يتميز به الفكر التربوي في التراث عن الفكر التربوي الحديث  -1    

 ما ينقص الفكر التربوي في التراث مقارنو بالفكر التربوي الحديث  -2    

 ثالثا: الفكر التربوي الإنساني الحديث في ميزان الأصالة التربوية الإسلامية  •

 الإسلام )تذكير( مقومات التربية الأصيلة في    - 1   

 الراجحات   - 2   



10 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

 المرجوحات   -3    

 رابعا: القيمة المضافة المرتقبة من النظام التربوي المنشود •

 خامسا: كيفية تنزيل سمات الأصالة التربوية على أرض الواقع •

 التنزيل في مستوى سياسات المشروع   - 1   

 التنزيل في مستوى منهجيات التدريس والمناهج وتكوين المعلمين   - 2   

 التنزيل في مستوى التقويم  - 3   

 التنزيل في مستوى التمويل  - 4   

 التنزيل في مستوى العلاقة مع المحيط   - 5   

 سادسا: العوائق التي قد تعيق تنزيل سمات الأصالة التربوية •

 الثقافية-العوائق الاجتماعية  - 1   

 العوائق السياسية  - 2   

 العوائق المادية الاقتصادية  -3   

 سابعا: مدى فاعلية البحث الر اهن في السياق الحضاري المعاصر    •

 استراتيجية المقاومة   -1

 استراتيجية القيام   -2    

الحاصلة   القيمة المضافة خاتمة عامة وتتضمن خلاصة واستنتاجات وتوصيات لصالح النظام التربوي المنشود )  ●

 من المقارنات السابقة(. 

 مصطلحات البحث الأساسية  -3



11 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

 نقدم هنا ستة مفاهيم أساسية للبحث الراهن:

فلسفة التربية الإيمانية فلسفة تربوية أصيلة: وهي تربية مقامة على معاني الاستخلاف والتسخير والصلاح   -أ

تربية توازن بين ضرورات الجسد  العلم سندا للإيمان وفي خدمة الإنسانية، كما أنها  اعتبار  في الأرض وعلى 

 وحاجات الروح. 

الأمانة: إن للأمانة تفسيراتها الخلقية بمعنى الإبداع، ولكن لها معنى سياقيا ذهب إليه المفسرون في شرح   -ب

 طريف للآية ذكر فيه إن المقصود بالأمانة الحرية.

هيأه الله للإنسان من قدرات ووعي يتكافأ وأوضاعه الاستخلاف: الفعل الحضاري في الكون ضمن ما    -ج

 الكونية.

القرآني.   -د للمنظور  وفقا  وبنائها  المعارف  اكتساب  لكيفية  المبينة  النظرية  وهي  الإسلام:  المعرفة في  نظرية 

للتجربة  العقل  وتتلخص في كونها تؤسس لمعرفة استقرائية تجريبية بالعالم، تجمع بين إدراكات الحواس وتنظيم 

دة من حكمة الآخرين وعلومهم النافعة وفق الحسية. وهي نظرية منفتحة على الآخر وتقول بضرورة الاستفا

 المنظور الاستخلافي. 

الروح الإبداعية في الحضارة الإسلامية: وهي تحقيق فعلي لعقيدة التوحيد المشتملة على الإيمان بالله البديع   -ھ

والخلاق واقتداء بهاتين الصفتين الإلهيتين في الأرض، وقد تجلت إبداعية المسلم في إنجازاته الحضارية في مختلف 

 التشريعية. المجالات العلمية والفلسفية والعمرانية والفنية و 

التربية الحديثة: وهي التربية التي تستند إلى قيم الحداثة وتبتعد عن التلقين والتسلط وتجعل من المتعلم محور   -و

 مشكل لها دلالة لدى المتعلم.-التعلّمية، وتنطلق في بناء المفاهيم من وضعيات-العملية التعليمية 



12 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

تربوي، يؤكّد على دور المتعلم في البناء الذاتي للمعرفة بالتفاعل مع محيطه الطبيعي -البنائية: هي منهج نفس   -ز

والاجتماعي والثقافي. وفي البنائية لا يكون دور الكهل )الأبوان أو المعلم مثلا( إلا ميسرا لعملية التعلم الذاتي 

 من قبل الطفل. 

 . الدراسات والأدبيات السابقة 4

 : من الدراسات والأدبيات السابقة التي سنعود إليها نذكر الأمثلة التالية

: من إصدار المنظمة العربية للتربية والثقافة الفكر التربوي العربي الإسلامي: الأصول والمبادئ كتاب   •

مكتب التربية العربي لدول الخليج،   - المجمع الملكي لبحوث الحضارة الإسلامية )مؤسسة آل البيت(-والعلوم 

 . 1987تونس،  

صفحة( عشرون باحثا عربيا أرادوا جميعا، كل على   1052شارك في تأليف وتحرير هذا الكتاب الضخم )

طريقته، تصحيح الرؤية إلى تاريخ الفكر التربوي العالمي بإبراز الإسهام الحضاري العربي الإسلامي المتميز في 

 هذا المجال. 

التعرّف الوثيق على التراث التربوي العربي الإسلامي، في مظانهّ المختلفة   » والهدف العام المعلن لهذا العمل هو:  

المنشورة والمخطوطة، والتعامل مع النصوص التربوية التراثية ونشرها، ورصد مصطلحاتها الفنّ يّة والعلميّة، إلى 

وإسهاما في بناء   جانب دراسة الواقع التربوي العربي في الوطن العربي كشفا عن جذوره ومشكلاته واتجاهاته

 (. 7)ص.  «نظرية تربوية عربية إسلامية متطوّرة

 لقد جاء هذا العمل في خمسة أبواب كبرى تفرعت عنها عشرات الفصول، وهذه الأبواب هي:

o  مدخل تاريخي 

o  الأسس النظرية للفكر التربوي العربي 



13 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

o  الفكر التربوي العربي الإسلامي في القرآن والسنّة 

o  التيارات الكبرى في الفكر التربوي العربي الإسلامي 

o  .موضوعات أساسية في الفكر التربوي العربي الإسلامي 

 

لقد بذل جهد كبير في تحقيق مختلف أغراض هذا العمل، إلّا أنّ الهدف الجزئي المعلن عنه في الآخر 

، لم يحظ «دراسة الواقع التربوي العربي في الوطن العربي كشفا عن جذوره ومشكلاته واتجاهاته  » والمتعلق ب 

(. ولهذا افتقد هذا 102-82بالمائة من مجمل العمل )الفصل الثامن من الباب الأول: ص.    2بأكثر من  

العمل الكبير إلى البعد الإجرائي واكتسى طابعا تأريخيا أو نظريا خالصا. هذا من ناحية، ومن ناحية أخرى 

التاريخية العربية في  التربية فكرا وممارسة ولم يربطها بأوضاعنا التربوية اقتصر هذا المؤلَّّّّّف على دراسة التجربة 

 لم يقارن بينها وبين التجارب التربوية المعاصرة.   الحالية ربطا وثيقا، كما 

(  1968)الدار التونسية للنشر،    آفاق التربية الحديثة أعمال المرحوم محمد الفاضل الجمالي التربوية، كتاب   •

)الدار   تجديد البناء التربوي( وكتاب نحو  1981)الدار العربية للكتاب،  تربية الإنسان الجديدوكتاب  

 (. 1986الشركة التونسية للتوزيع،  )نحو تربية مؤمنة( وكتاب  1984التونسية للنشر،  

التأصيل التربوي، إذ كثيرا ما    تعتبر كتابات المرحوم محمّد الفاضل الجمالي كتابات قيمة ومسكونة بهاجس 

حاول العودة إلى قيم الإسلام وأخلاقياته السمحة والمتسامية في مجال تربية الأطفال والشباب، من ذلك مثلا 

( وإلى تبني رؤية 20  - 7أساس الإيمان" )ص.    دعوته في كتاب نحو تربية مؤمنة إلى "تجديد البناء القومي على

(. إلى جانب اعتماده المحض على المرجعيات الإسلامية 108 -102تكاملية للعلم والفلسفة والإيمان )ص. 

يعود المرحوم الجمّالي إلى الفكر التربوي الحديث معتبرا إياه امتدادا طبيعيا لروح التجديد والفعالية التي غرسها 



14 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

الإسلام في الأمم التي اتصلت به، فيتشهد بأفكار وتجارب رواد التربية الحديثة من أمثال روسو وبستالتسي 

التعلم وكذلك نظريات علم  وجون ديوي وبأبحاث بياجيه حول نمو الذكاء وأعمال ثورندايك حول قوانين 

طبقه الدكتور الجمالي في أغلب كتبه النفس الحليلي وروادها فرويد وأدلر ويونغ...الخ. وهذا النهج التوفيقي  

 التربوية.  

ومما يقوله الدكتور الجمالي منذ وقت مبكر من مسيرته في التأليف التربوي، عن ضرورة التربية الروحية للشاب 

إن الشاب المسلم الذي يرتاد مدرسة أجنبية لا يتعلم شيئا عن دينه...إن التربية الأجنبية تقصّر كثيرا   »المسلم:  

، ص.  1968)التربية الحديثة،    «في مهمتها التربوية حين تترك الشاب المسلم محروما من معرفة أصول دينه

(. وهو يرى أن على التربية أن تساعد الإنسان على أن يؤدي مهمته كخليفة في الأرض كما نص على 144

(. ومع ذلك فهو يدعو إلى تأسيس المدرسة الحديثة )نفسه، 149ذلك القرآن الكريم )المصدر السابق، ص. 

 فة تربوية تطورية، ولا يرى في ذلك أي تناقض مع فلسفة القرآن التربوية. ( ويدعو إلى فلس66 -14صً.ص.

وفي الحقيقة لا نخفي إعجابنا بفكر المرحوم الجمالي وبنظرته المتوازنة للمعضلة التربوية العربية، بل نوصي  

اليوم، ولكننا مع ذلك نرى أنه بحاجة إلى تطوير من قبل بالعودة إليه والاستفادة منه بأكثر مما هو حاصل  

أجيال الباحثين العرب الحاليين، لتقادم بعض مرجعياته من الفكر التربوي العالمي الحديث. من ذلك مثلا 

تنويهه بقوانين التعلم كما ظهرت لدى ثورندايك، بينما نعلم اليوم أن هذا العالم ينتمي إلى المدرسة السلوكية 

(Behaviorism   المعرفية السيرورات  عن  وتغفل  والإنساني  الحيواني  السلوك  بظاهر  تهتم  التي  بالانجليزية( 

والوجدانية الخفية التي تمثّل منبع السلوكات الظاهرة ومبدأها المحرك كما دللت على ذلك واهتمت به المدارس 

( كالمدرسة الجشطلتية )علم نفس Cognitivismالسيكولوجية اللاحقة مثل مختلف مدارس التيار العرفاني  )



15 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

الشكل: أي التنظيم العام للإدراكات كما ينبجس دفعة واحدة في الذهن( ومن أعلامها كوهلر وكوفكا ولوفين 

 )علماء ألمان( وكالابستمولوجيا النشوئية لجان بياجيه ونظرية المعالجة الإنسانية للمعلومات...الخ.  

هذا من ناحية، ومن ناحية أخرى، نجد في كتابات فاضل الجمّالي تنويها متكررا بأعلام مدارس البيداغوجيا 

النشيطة التي تعود إلى أوائل القرن الماضي، وهذا أمر حسن ويجب الاستمرار فيه وحسن استثماره إجرائيا، 

التي   الحديثة  البيداغوجية  بالمدارس  معرفتنا  تحيين  أمثال ولكن وجب كذلك  من  الأوائل  الرواد  بعد  ظهرت 

كلاباريد ومنتسوري وديوي وفرينيه وغيرهم، حيث ظهرت البيداغوجيات البنائية )بياجيه، برونر، فيغوتسكي،  

برّينو(  الفرنسي  عبارة  بحسب  الإيجابية  التمييزية  )أو  الفارقية  والبيداغوجيات  بأنواعها  مونيي...الخ(  دواز، 

 برو( وبيداغوجيات التحكّم )بلوم وكرول( وبيداغوجيات النجاح...الخ.البيداغوجيا المؤسسية )لو 
 

 (.1987لهاشمي زين العابدين)نشر الشركة التونسية للتوزيع،    في التدريس الأصيل كتاب •

صفحة من الحجم المتوسّط، يحتوي زيادة على المقدمة، على خمسة   500يحتوي هذا الكتاب على حوالي  

 فصول: 

فصل العلم والتدريس: وقد ركزه المؤلف على خصال المربي الكفء ويبدو فيه الكاتب متأثرا بنموذج  .1

 ملامح المعلم التي تنبئ بحاصل التلاميذ. كما أنه تعرض لطرق التدريس وصنفها إلى إيجابية وسلبية. 

 فصل التربية اللسانية: وخصصه لتدريس اللغة نحوا وصرفا وقراءة وكتابة.  .2

 فصل التربية العلمية: وفيه تعليم الحساب والوسط والتاريخ والجغرافيا. .3

فصل التربية الروحية والاجتماعية: وركز فيه على التربية الأخلاقية وتعليم القرآن، وكذلك على التربية   .4

 المدنية.



16 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

 فصل التربية الجمالية: وفيه محاور التربية الفنية والبدنية والموسيقية واليدوية والشعر والمحفوظات. .5

 والملاحظة التي تتبادر مباشرة إلى الذهن هنا هو تبني الكتاب لتصور تكاملي للتربية وهذا أمر نعدّه حسنا.

وقد أكّد المؤلف في مقدمة كتابه أنه سيؤصّل أفكاره التربوية في القرآن الكريم وأنه سيجري فيها روح "الإسلامية" 

 (.7و"العروبية" )ص.  

التأليف، فسنلحظ بيسر تأثره بفلاسفة التربية الكلاسيكيين من نوع مونتانيي   ولو تأملنا طريقة الكاتب في 

وروسو، من خلال أسلوب النصح والتأمل والإسهاب والحرص على انتقاء العبارات وجمالية العرض. ولكنه 

. وهذا أسلوب لم يعد متبعا في بالغ في عبارات النصح ومناسباته حت ليكاد كتابه ينقلب إلى محض موعظة

الكتابات التربوية الحديثة التي تعتمد على الشرح والتحليل العلمي أو على طرح الإشكاليات وتقليب المسائل 

على وجوهها المختلفة إذا كان مجالها فلسفة التربية. و إذا ما تركنا جانبا مسألة الأسلوب، فن الكتاب يمكن 

البيداغوجيا الخاصة، لما تضمنه من كلام في تدريس مختلف المواد، ولكنه أن يصنف فيما يغرف باختصاص  

حاول أن ينطلق بأفكار يمكن أن تدرج في البيداغوجيا العامة. ولكن البيداغوجيا الخاصة تركت مكانها اليوم لما 

. وبخلاف المنهج الذي اتبعه الكاتب في مؤلفه هذا فإن تعلمية المواد لا تجعل من 1بات يعرف بتعلمية المواد

التعلمية وإنما تنوع المداخل إلى ثلاثة: المعلم والمتعلم -المعلم مدخلا أساسيا طاغيا لدراسة التمشيات التعليمية

 والمعرفة )العلمية والمدرسية(. 

أما عن التأصيل في حد ذاته فلا يقصره الكاتب على القرآن والروح الإسلامية والعروبية، بل يوسعه ليشمل 

الحكمة الإنسانية وتجارب البشرية التي ثبتت جدواها ومطابقتها لروح القرآن ومنهج الإسلام. وهذا رأي نؤيده 

اءت عامة والإشارات إلى ما يقابل الأفكار فيه، إلا أننا نلاحظ أن طريقة تأصيله للفكر التربوي الحديث ج

 
 ويقال كذلك تعليمية المواد أو الديداكتيك  1



17 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

التربوية الحديثة في التراث الإسلامي وردت مقتضبة، والغالب على الكتاب استحضار ضمني لأفكار رواد التربية  

النشيطة والطريقة الحوارية، من دون إشارة إلى مصادرها، وهو ما كرس أكثر الروح الخطابية للكتاب وأبعده عن 

 الروح العلمية. 

 ( 2009لمصدق الجليدي )دار سحر للنشر، تونس،  رواد الإصلاح التربوي في تونس   كتاب   •

وقد تعرض الباحث في هذا الكتاب لأربع نماذج كبرى في تاريخ الإصلاح التربوي وهي ابن خلدون والطاهر  

بن عاش ور والطاهر الحداد ومحمد الخض ر حس ين. وأعلن المؤلف أن هدفه من وراء اختياره لهذه العينة إلى س دّ  

ترة الرومانية إلى رواد التربية الحديثة في أوروبا،  ثغرة في أدبيات تاريخ التربية في تونس، التي عادة ما تقفز من الف

والإصلاحات التي تليه، وكأنه لم يظهر في التاريخ العربي    1958ثم نقد التعليم الزيتوني التقليدي، فإلى إصلاح 

الإس              لامي من نق د أحوال التعليم ال ديني التقلي دي أو لم يظهر من داخ ل الزيتون ة ذاته ا من ثار على طرقه ا  

 يمية البالية، مثلما فعل الرواد الذين اعتزمنا دراسة آثارهم الإصلاحية التربوية...  التعل

كم ا أن اله دف من ه ذا العم ل لا يتوقف على ه ذه الغ اي ة النظري ة فحس               ب، ب ل ل ه ك ذل ك غ اي ة  

عملية تتمثل في محاولة الإس هام في إض عاف حالة المقاومة للتجديد التي تلُمس لدى أعداد كبيرة من المدرس ين  

 به.    وتأصيل فعل التجديد البيداغوجي في نفوسهم من خلال تأصيله في تراثهم الذي يعتزون 

 ( 1985لإبراهيم النجّار والبشير الزريبي، الدار التونسية للنشر ) الفكر التربوي عند العرب،  كتاب   •

صفحة( نصوصا تربوية تراثية عربية شملت سبعة محاور أدرجت   800يضم هذا الكتاب الضخم )حوالي  

في سبعة أبواب هي التالية: الهياكل التعليمية )بيوت الحكمة والمكاتب ودور العلم والمدارس والمعاهد والجوامع 

لمعلمين المعلم )آداب التعليم وأصناف ا  -التعليم )أهدافه ومحتوياته ومناهجه(   -ومجالس العلم والكتاتيب وغيرها(

التعليمية(  المعلم والطرق  المتعلم واختلاف   -ومنزلة  العائلي فيه وآداب  الوسط  المتعلم وتأثير  المتعلم )ملكات 



18 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

المناظرة(  وآداب  المتعلمين  وميولات  وأهمية    -طبائع  والاستنباط  والحفظ  والاستيعاب  )الإدراك  العقلية  التربية 

التربية الأخلاقية )فضائل النفس وطلب العلم والحياء   -الهندسة في تكوين العقل والفطرة والاكتساب...الخ.(

الم ودور  بالجمال  الفطري  والإحساس  السلوك  وآداب  النفس...الخ.(والصداقة  تهذيب  في  التربية    -وسيقى 

 اللسانية )علوم العربية والمنطق والنحو واللغة عند الصبي ...الخ.(.

، خ"فهي نصوص تم الوقوف عليها موزعة بين شت المراجع والمصنفات في الأدب والتراجم، والتاري

العلوم، والسياسة، والأخلاق، والتصوف، وأدب المناظرة، وكتب الحكم، والمواعظ، وقليل منها   ةوالفقه، وفلسف

 (.41، ص.  الفكر التربوي عند العربما انتظم في كتاب خاص بالتربية" )

وكما ذهب إلى ذلك المؤلفان، قامت في كل الأطوار الماضي التاريخي للعرب، وبكل صقع من الأصقاع 

التي هي لهم بالإرث أو آلت إليهم بالفتوحات، نماذج تربوية عملية، موجهة بنظرة معينة للحياة ومعززة بتقاليد 

وال المشترك  للعيش  ضوابط  وفق  والشاب  الطفل  من  المطلوب  للسلوك  توفير محددة  أجل  من  الحيوي  صراع 

الضروري والكمالي من مقومات الحياتين الطبيعية والأدبية. ثم حين ظهر الإسلام انضاف إلى الحكمة العربية 

التشريع السماوي بأصلية القرآن والسنة، ذلك التشريع الذي أقر العديد من المعايير الجمالية في بلاغته اللغوية، 

ية الاجتماعية المتداولة إذ الإسلام إلى ذلك يمثل ثورة تجديد عصفت بالكثير من والكثير من المعايير السلوك

 القيم ونادت بالكثير مما هو مغاير تمام المغايرة لما ألفه الناس  من الفكر وخلق ومعاملة وحياة.

"ففي هذين المصدرين التشريعين رصيد مرجعي جديد للتربية العربية، منه ماهو موجه للتأمل الفلسفي 

الغيبي والنظر الماورائي للوجود ككل من حيث بدؤه ومعاده، ومنه ماهو موجه إلى دراسة الطبيعة و تدبير عوالمها 

لإنسان بنفسه، وصلته بأسرته، وصلته بمجتمعه، النباتية والحيوانية والإنسانية، ومنه ما هو موجه إلى ضبط صلة ا

وصلته بالإنسانية قاطبة، وصلته بواجب الوجود في الحال والمئال. فبانتشار الإسلام وامتزاج الثقافات وتلاقح 



19 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

بالعلم  العناية  وزادت  والكتّاب  والكتاب  والكتبة  وبالكتابة  والقراّء  والقراءات  بالقراءة  الاهتمام  المواهب جد 

والمتعلمين والعلماء والمعلمين وحلقات دراسة علوم القرآن وعلوم السنة، وأصبح طلاب العلم من التعلق به إلى 

بالرواية أو الدراية أو بكليهما. وانه بالرغم من الحرص حد المهاجرة بالترحال في طلبه، و تلقيه ممن اشتهروا  

على حفظ القرآن الكريم وتلقي السنة الشريفة ودراسة الفقه بالمساجد التي بنيت أساسا لعبادة الله، إلا أن 

و  الحجاز"  " مدرسة  مثلا  يقولون  الذكر حين  أهل  أذهان  قائمة في  والتربوي  الاجتهادي  بالمفهوم  المدرسة 

لعراق"، و "مدرسة الكوفة" ، و" مدرسة البصرة"، و"مدرسة القيروان"، و "مدرسة قرطبة" وان المدارس "مدرسة ا

 (. 44  -43لكثير كثرة استدعت تأليف المراجع للتعريف بها وللتفرقة بينها" )ص.  

الملامح  بهذه  "وإنه  بقولهما:   الكريم  القرآن  إلى هدي  المستندة  العربية  التربية  مزايا  المؤلّفان  ويشرح 

الجديدة للتربية العربية في ظل الأخذ بالدستور القرآني لا يمكن اعتبار هذه التربية روحية صرفة على غرار ما 

وحت الاستغراق الكلي في عوالم   ا اة وشؤونهتنادي به الديانات التي دأبت على صرف نظر الأحياء عن الحي

الغيب وإماتة رغبات الجسم في سبيل الظفر بعوالم الخلود الروحي الذي هو دون عوالم الطبيعة الزائفة الزائلة.  

فالإسلام الذي يعطي للروح منزلة موازية للجسم ونداءاته، يرى بين الحياتين الجسمية والروحية صلة وثقى وبين 

لدنيوي والأخروي ارتباطا متينا، وبالتالي كانت تربيته تربية حياة للحياة وبالحياة ولما بعد الحياة، وفي المصيرين ا

هذا الاتجاه التوافقي سر نجاح هذه التربية على الوجود القريب والبعيد وتطورها مع المستجدّ من شؤون الأحياء 

 (.45بالفتح والهجرة إلى شتّ الأقاليم" )ص.  

وعن سؤال ما إذا كان مفكرو العرب قد سبق لهم أن اهتموا بقضايا التربية الحديثة ؟ يجيب المؤلفان 

"بأن المواضيع التربوية التي تطرق إليها المفكرون العرب سواء منهم أعلام الفكر بعصور الازدهار أو بعصور 

ا ومنزلتها في تاريخ التطور الفكري الانحطاط، هي كثيرة ومتنوعة ومتفاوتة القيمة من حيث طرافتها وجداوله



20 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

التربوي الإنساني. وان المتتبع لهذه النصوص التربوية، يجد المربي العربي قد بعث قضايا تربوية مل تزال حت الآن 

 (. 46موضوع درس، وما من مرب معاصر إلا وقد أبدى فيها رأي وله فيها وجهة نظر" )ص.  

الكتاب    وبخصوص  نظر منهج  الكامل بين وجهات  بالتطابق  القول  العاطفة،  لمن مجرد  أنه  المؤلفان  يوضح 

من   -كما يؤكدان على ذلك –مفكري العرب مع أعلام مدارس التربية العلمية الحديثة. فلا بد في هذا المقام  

أن يفُرّق بين ماهو نتاج معالجة عميقة ذات أبعاد نظرية علمية وأخرى تطبيقية عملية ثم الأخذ بها عاجلا أو 

آجلا بالمؤسسات والأنظمة السياسية القائمة، وبين ما هو وارد في سياق معالجة قضية تربوية من بين قضايا 

لعربي من ان يدلى فيها برأي على غرار ما فعل السلف واقتداء به ليس التكوين الخلقي التي لا بد للمفكر ا

 غير. 

ويرى كل من إبراهيم النجار والبشير الزريبي أن النصوص  التربوية العربية التي انتقياها في كتابهما تقدم 

للمرء أوجه نظر حصيفة وصائبة في كثير من القضايا التربوية، لكنها ليست لمفكر عربي واحد، بل هي لعديد 

لتالي فهي لا تنتظم في نسق أو منظومة تربوية من المفكرين المنتسبين لعصور مختلفة وظروف حضارية متباينة وبا

 واحدة. 

فالنصوص المختارة والمصنفة والمعلق عليها في هذا الكتاب، إنما هي تمثل الفكر التربوي العربي بوجهة 

، نظرا لتأتيها عن عصور غابرة ظروف متغايرة الأمر   - بحسب ما اجتهد المؤلفان في القيام به–تاريخية تأليفية  

الذي يحتم ربط الآراء المعبر عنها بالأمكنة والأزمنة والأنظمة السياسية التي ظهرت فيها، وأحيانا بالمفكر العربي 

فإن التربية أصبحت علمية أو "بيداغوجيا"   -كما ينوه بذلك المؤلفان  –نفسه دون سواه. أما في العصر الحديث  

تأخذ بمعطيات علوم الحياة، وعلوم الطبيعة، وعلوم النفس، وعلوم الاجتماع، والإحصاء ومختلف الفنون والعلوم 



21 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

واتجاهات سياسية  فلسفية  دينية ووجهات  أن كانت موجهة بالأفكار  بعد  الإنسانية على الإطلاق، وذلك 

 وأوضاع اجتماعية واقتصادية ومتوارثة بين الأجيال طيلة قرون وقرون بالشرق والغرب على السّواء. 

ويورد إبراهيم النجار في خاتمة تقديمه للكتاب رأيا حول مسألة تربوية تاريخية يقارن فيه بين أداء المغاربة 

به   اختصّ  "ما  فيقول:  المضمار  هذا  المشارقة في  الإسلامي كابن سحنون   - أو كاد  –بأداء  الغرب  أعلام 

والقابسي وابن الجزار وابن العربي وابن خلدون، دون أعلام الشرق، من وضع الرسائل والفصول المطوّلة في 

أصول التربية وطرائق التعليم، يؤكد لدينا الصبغة التعليمية التي تميّز بها جانب غير قليل من تآلف أهل المغرب 

، وهي ظاهرة كثيرا ما غابت عن دارسي البنية الأصولية لمناهج النظر بهذه الربوع." 1مر العصور والأندلس على  

 (.  32)ص.  

، نقول بأنه كتاب مرجعي هام لا غنى عنه لكل دارس للتراث الفكري وعن رأينا في هذا الكتاب

التربوي العربي، لما بذل صاحباه فيه من جهد لتجميع مادة غزيرة وثمينة ونادرة في أحيان كثيرة من ذلك التراث. 

المجال. وهذا  ولكنه بطبيعة الحال لا يمثل دراسة علمية للتراث التربوي العربي بالرغم من فضله التوثيقي في هذا

لا يعني خُلُوُّه من أي توجه نظري وافتقاده لأي اختيار منهجي في التعامل مع تراثنا التربوي، بل إن اختياراته 

وتوجهاته اختيارات وتوجهات تأصيلية  لا غبار عليها، وتتميز بالرصانة العلمية وعدم الوقوع في تأثير العاطفة 

نما يمنح لعوامل الزمن والمناخ الثقافي والسياق التاريخي ولحظة الوعي العلمي على المستوى الإنساني الجامحة، وإ

 
(  590/1194( صاحب "الرسالة"، والشاطبي )ت  386/996وابن أبي زيد )ت    "المدونة"(  845/ 240من ذلك مصنفات سحنون )ت    - 1

" )ت    الشاطبية" صاحب  الجياني  مالك  وابن  القراءات،  عاصم  672/1274في  وابن  النحو،  "الكافية" في  )ت ( صاحب    الغرناطي 

 " في الفقه."العاصمة( صاحب 829/1429
 
 



22 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

دورا واضحا في التأثير على منحى تطور الفكر التربوي لدى الجنس البشري. ومع ذلك فنحن نرى أن عدم 

اطلاع المؤلفيْن على بعض مجالات علوم التربية المعاصرة، قد فوّت عليهما إدراك مواطن السبق الحقيقية لبعض 

لدون مثلا. ومع ذلك فنحن نوافقهما مفكري الإسلام في عديد المواضيع، كما سنبرهن عليه لاحقا لدى ابن خ

الرأي أنّ ميزة الفكر التربوي الحديث هي استناده للتجارب العلمية والمناهج الإحصائية الدقيقة، بينما قد لا 

الروية  إعمال  القوية وطول  الملاحظة  المتأتية من  الصائبة  الحدوسات  العرب مستوى  التربويين  أفكار  تتعدى 

 )ملكة الحكم العملي(. 

مقارنةً بكل تلك الدراسات السابقة في اقتراح تصور   الإضافة النوعية الرئيسية للبحث الراهنتتمثل  و    

مدعوم بأدلة نصية وتاريخية وفلسفية عن معنى الأصالة التربوية في سياق ثقافتنا الإسلامية. فبالرغم من توفر 

العناصر المكونة لهذا المعنى في عديد الدراسات السابقة، إلا أنها لم تصغ ضمن رؤية منهجية صاهرة انطلاقا من 

هوم الاستخلاف الإلهي للإنسان وما يستتبع ذلك بطريقة منطقية وإجرائية من تحمل للأمانة واستخدام مف

للعقل في الاعتبار من أحوال الأمم والنظر في خلق السماوات والأرض، للتمكن من التدخل الناجع والأخلاقي 

 ء هذا الكون وتعميره. في الآن نفسه في بنا

كما أن وضع ملامح هذه التربية الأصيلة وإعادة اكتشاف وبناء مقوماتها سيمكننا من تحقيق الإضافة النوعية 

الثانية والمتمثلة في جعل تلك المقومات معيارا نزن به معطيات الفكر التربوي في التراث وفي الفكر الإنساني 

لية مفتوحة ولكنها مع ذلك مضبوطة بضوابط الشريعة في معناها المقاصدي الذي يالحديث، ضمن رؤية تأو 

حفظ نظام الأمة واستدامة صلاحه بصلاح المهيمن عليه وهو نوع الإنسان. ويشمل صلاحه صلاح » مفاده 

مقاصد الشريعة )ابن عاشور،    «عقله وصلاح عمله وصلاح ما بين يديه من موجودات العالم الذي يعيش فيه



23 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

(. والغاية من إقامة هذا الميزان هو تخير ما يمكن أن يكون صالحا لنظامنا التربوي المنشود من القديم الإسلامية

 والحديث معا، وفق ما يقرهّ ميزان التربية الأصيلة. 

إضافة نوعية أخيرة تحسب لهذا البحث وهي تخص نوعية التربية التي نأمل أن يضطلع به النظام التربوي الأصيل 

المجدد لصالح الفرد مقارنة بتربيته في النظم التربوية الحديثة. فإذا كان القاسم المشترك بين المقاربتين هي بناء الفرد 

لنظام التربوي المنشود عضو في الجماعة المؤمنة لا تتغلب عليه نوازع ذي التفكير المستقل والفعال، فإن الفرد في ا

، وإنما يسخّر قدراته المعرفية وطاقاته الوجدانية والبدنية والروحية لخدمة  Individualism الأنانية والفرداوية

خلاق الاستخلاف في أحبّنا إلى الله أنفعنا لعباده وهذا مما تستوجبه أ المجموعة ولخدمة الإنسانية باعتبار أن

 الأرض. 

 

 

 

 

 



24 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 أوّلا: موقع الإسلام من تاريخ البشرية ودوره في بناء رصيدها العلمي 

 

 لقسم الأول:  ا

 معطيات الفكر التربوي في التراث 

 

 الله الرحمان الرحيمبسم 



25 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

 توطئة: 

للأسف اليوم  يسعى  من  الثقافي   هنالك  التراث  اعتبار  إلى  الناس  دفع  على  وحرص  جهد  وبكل 

الإسلامي برمته عقبة كأداء أمام أي عمل علمي معاصر صحيح. تستوي في ذلك النظريات العلمية الرياضية 

والطبيعية للخوارزمي وابن قرة الحفيد والبيروني وابن الهيثم وشمس الدين الطوسي ونصر الدين الطوسي وابن 

الكرخي والخيامي، الذين أنجزوا بدورهم قطائع ابستمولوجية مع هندسة إقليدس وفلكية بطليموس الشاطر و 

،  تستوي كل هذه الأعمال بحسب وجهة 1وفيزياء أرسطو وحققوا قفزات نوعية ملفتة للنظر في هذه المجالات 

  ت وإسرائليا  2وأساطير ابن عربي النظر تلك مع خزعبلات إخوان الصفا وحديثهم عن أنفس الأفلاك العلوية  

، وفي اعتقادنا أن هذا الرأي لا يعدو أن يكون مجرد ظن، 3ابن كثير وظنون فخر الدين الرازي وأوهام الزمخشري 

وإن الظن لا يغني عن الحق شيئا، وإن هو إلا فرضية كسلى توفر على صاحبها عناء البحث العلمي الرصين. 

ولعل عدم تخصص أصحاب هذا الرأي في الرياضيات والعلوم الطبيعية أو على الأقل عدم توفرهم على ثقافة 

هذا المجال هو ما منحهم هذه الثقة الخادعة في ما روي لهم في الجامعات الأوروبية عن تاريخ   علمية كافية في 

 
من الأمثلة على الأعمال الرياضية والعلمية الرائدة لهؤلاء العلماء هو ما ذكر عن محاولات الكرخي والبيروني حل المعادلة من الدرجة    - 1

حيحة  الثالثة وما نسب إلى البيروني من مفهومي السرعة الآنيّة والتسارع وإلى ابن الهيثم من مجموع القوى  ذات الدرجة الرابعة للأعداد الص
المتوالية وما ذكر عن اكتشاف الخيامي وشمس الدين الطوسي لمفهوم المشتقة وعما قام به نصير الدين الطوسي من تحديد اللبنات الأولى  

نقلا عن سلسلة موسوعات العلم الحديث عدد خاص حول    1999لتجاوز إقليدس رياضيا وبطلميوس فلكيا )انظر مثلا المرزوقي،  
 (. 1989، بيروت، تاريخ الرياضيات العربية بين الجبر والحساببالفرنسية أو عن رشدي راشد،   75-1973الرياضيات، باريس  

. ومن تلك الأساطير ما توهمه من حوار السدنة من أسماء الله الحسنى وطلبهم مقابلة الاسم  (40، ص،  1999 ّ العبارة للمرزوقي )  - 2
في إصلاح  . انظر مقالتنا "تحايثية ابن العربي القصوى على مسطح أسماء الله الحسنى" في كتابنا "الدوائرالأعظم )الله عزّ وجلّ( في كتابه  

 (. 2006")دار عبد الرفيع للنشر والتوزيع، تونس، العقل الديني 
، مثل أطوار خلق الجنين  ينقلها عنه الرازي  يوجد في تفسير الزمخشري )الكشاف( عدة معلومات لا تمت إلى العلم الصحيح بصلة    3

ومبدأ تكونه، حيث كان يعتقد مثل معاصريه أن الجنين هو من نطفة الرجل فقط أما المرأة فليس لها إلا "الحرث" أي الوسط الطبيعي  
 الذي ينمو فيه الجنين...الخ 



26 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

(:"... لا يخفى على أحد أن تاريخ العلوم 1992الفكر والحضارة الإنسانية. يقول الدكتور فتحي التريكي )

حت أوائل القرن العشرين قد كوّن فكرة خاصة عن العلم تتمحور حول "غربيّته" المطلقة ]...[" وهو يتساءل 

قدمته  الذي   ]...[ الهائل  العطاء  نسيان  على  تنشأ  المختلفة  العلمية  والممارسات  "الأفكار  حقا  إن كانت 

ب" وعن الطريقة التي يمكننا بها "قراءة تاريخ العلوم قراءة مختلفة بعيدة عن النظرة الحضارات الأخرى إلى الغر 

والاقتصادي  السياسي  الصعيد  على  الغربية  العالمية  القوى  تسوده  عام  ثقافي  مناخ  في  الأوروبية  المركزية 

 والأيديولوجي؟"  

وفي الحقيقة إن ما قيل لهم ليس خاطئا بالكامل ولكنه قراءة عضينية لتاريخ العالم مغذاة بمركزية حضارة 

نوعية لا تريد أن تلفت إلى الماضي لأنه يجرح كبرياءها ولا يرضي غرورها. حقا إن الفكر العلمي الغربي قد 

، ولكن هذا أمر يتعلق بتاريخه الخاص ولا دشن قطائع ابستمولوجية مع الفكر المدرسي القديم المدعوم كنسيّا

. إنه يلتقي بعمله ذلك، ببساطة، مع ما أنجزته حركة التصحيح العلمي والعودة إلى روح الوحي 1بتاريخ كوني 

الحقيقية في التاريخ الإسلامي. الروح العلمية الاستقرائية التجريبية ولا روح علم الكلام المسلطة على مواضيع 

 غيبية لا طاقة للعقل النظري بالحكم فيها.

 

 وشهد شاهد من أهلها  -1

 
لقد عدت بعد عدة أيام من كتابتي لهذه الأسطر إلى كتاب الدكتور محمد عابد الجابري "المنهاج التجريبي وتطور الفكر العلمي"،  - 1

، فوجدتني متوافقا بصفة كاملة مع ما ورد في هذا الكتاب بخصوص المسألة المطروحة حيث  1982الصادر عن دار الطليعة، بيروت،  
السائد الآن تاريخ أوروبي النزعة تتجه أنظاره من اينشتين وماكس بلانك، على نيوتن وجاليو، ومنها إلى    جاء فيه "إن تاريخ العلوم 

أوقليدس وأرسطو، أما العلم العربي، فهو لا يحظى في أحسن الأحوال إلا بإشارات عامة عابرة، أما المسار العام فلا يتخذ منه سوى  
العا لم الغربي، ومن هنا كان القديم في هذا المنظور التاريخي الأوروبي يعني العلم الأرسطي، وكان  قنطرة مر عليها التراث الإغريقي إلى 

 الحديث يعني العلم الجاليلي" 



27 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

: "ما هي العلامة البارزة في تاريخ تجديد التفكير الديني في الإسلاميتساءل محمد إقبال في كتابه  

( ما 1626-1561العلوم التجريبية في أوروبا ؟ لا شك انه روجر بيكون. ومن أين استقى روجي بيكون ) 

( الذي Cepus Majisحصله في العلوم؟ من الجامعات الإسلامية في الأندلس. والقسم الخامس من كتابه )

خصصه للبحث في البصريات هو في حقيقة الأمر نسخة من كتاب المناظر لابن الهيثم )الذي ترجم للاتينية 

بطيئة نوعا   ( وكتاب بيكون، في جملته، شاهد ناطق على تأثره بابن حزم. لقد كانت أوروبا 1572ونشر سنة  

بريفولت  يقول  الحقيقة.  بهذه  الاعتراف  جاء  وأخيرا  العلمي،  لمنهجها  الإسلامي  الأصل  إدراك  في  ما 

(Briffault"في كتاب "بناء الإنسانية( )  (Making of humanity)   أن "روجر بيكون درس اللغة العربية

والعلم العربي والعلوم العربية في مدرسة أكسفورد على خلفاء معلميه العرب في الأندلس. وليس لروجر بيكون 

ن ينسب إليهما الفضل في ابتكار المنهج التجريبي. فلم يكن روجر ولا لسميه، الذي جاء بعده، الحق في أ 

المسيحية، وهو لم يمل قط من التصريح بأن تعلم   بيكون إلا رسولا من رسل العلم المنهج والإسلاميين في أوروبا 

معاصريه للغة العربية وعلوم العرب هو الطريق الوحيد للمعرفة الحقة. والمناقشات التي دارت حول واضعي المنهج 

التجريبي، هي طرف من التحريف الهائل لأصول الحضارة الأوروبية. وقد كان منهج العرب التجريبي في عصر 

ر انتشارا واسعا وانكب الناس، في لهف على تحصيله في ربوع أوروبا )...( ما يدين به هذا العلم بيكون قد انتش

ده نفسه )نقيض القطيعة : الأخذ الكامل(. فالعالم القديم، إلى الثقافة العربية أكثر من هذا، إنه يدين لها بوجو 

كما رأينا لم يكن للعلم فيه وجود. وعلم النجوم عند اليونان ورياضياتهم كانت علوما أجنبية استجلبوها من 

اليونانية... ولم يقارب  تتأقلم في يوم من الأيام فتمتزج كليا بالثقافة  خارج بلادهم وأخذوها عن سواهم ولم 

لبحث العلمي نشأته في العالم القديم إلا في الإسكندرية في عهدها الهليني. أما ما ندعوه العلم، فقد ظهر في ا

أوروبا نتيجة لروح من البحث جديدة ولطرق من الاستقصاء مستحدثة لطرق التجربة، والملاحظة والمقاييس، 



28 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

العالم  إلى  العرب  ادخلها  العلمية  المناهج  وتلك  الروح  وهذه  اليونان  يعرفها  لم  إلى صورة  الرياضيات  ولتطور 

(. هذه الشهادة التاريخية الهامة، والتي بإمكان أي 150  –  149، ص.  1955الأوروبي" )ذكره محمد إقبال،  

بعمل صبور دؤوب  التثبت من صدقها  منا  لُ   1واحد  التجربة  ترفع  فرادة  تبرز  إذ هي  واحد.  بسين في وقت 

للبشر( وتاريخهما  الوحي والنبوة )كتعليم  الحضارية الإسلامية وانتمائها إلى تاريخ من نوع خاص هو تاريخ 

وإبعاد ذلك الختم و إستتباعاته، وذلك بتميز تلك التجربة عن التجربة اليونانية بالنظر إلى ما فاتها وتميزها عن 

 . 2لأوروبية بل وتمهيدها لها بالنظر إلى ما استقبلهاالتجربة ا

ادعى  مهما  الفعال  التاريخ  لننخرط في مسيرة  ونعود  الحضاري  وعينا  الصدع في  يعاد رأب  وهكذا 

شبنغلر )الألماني( من غربتنا عنه بإقامة حاجز " الاستقلال الكامل للثقافات عن بعضها البعض " ومهما حاول 

لقوة للغرب والطيبة والوداعة والتسامح البعض إقناعنا بهيغليته "المنحازة" وبقسمته الضيزى: العلم والتكنولوجيا وا

 (. 1978والإنسانية للإسلام )انظر مثلا جعيط،  

 
لقد وقع التأكيد على أهمية هذه الشهادة وصحتها كذلك لدى على سامي النشار في كتابة " مناهج البحث عنه مفكري الإسلام     -1

( وورد  10كما تم ذلك مع د. محمد عابد الجابري في كتابه " المنهاج التجريبي وتطور الفكر العلمي " )ص.  1967، القاهرة  304  ." ص
شي لم تكن نتيجة موهبته الفنية بقدر ما كانت من إيحاء  نفي في نفس هذا الكتاب قوله : " هذه الروح العلمية  التي انطلقت ليوناردو د

 ( 10نسيم العلم العربي الذي كان يهب عليه من خلال الكتب التي كان يقرؤها، كتب أستاذة جامعة باريس ومدارس ايطاليا " )ص.
ي يقول د.الجابري " فما هو الجديد  ئبيكون بالذات في وضع أسس المنهج التجريبي الاستقرا  وبخصوص مدى إسهام مدى  إسهام روجر

 فعلا في هذه الآراء والأفكار التي نادى بها هذا المفكر الانجليزي الذي يعتبر  من الرواد الأوائل للتجربة الانجليزية؟
 وبوسعنا أن نسجل في هذا العدد عدة ملاحظات: 

إن إبراز أهمية التجربة والدعوة إلى اصطناعها في البحث في ظواهر الطبيعية وانتقاد طرق القدماء و فلسفاتهم ... كل ذلك كان سائدا 
في عصر بيكون وقبله، بل يمكن تتبع  ذلك بالرجوع القهري إلى حركة النهضة التي عرفتها أوروبا في القرنين الثاني عشر والثالث عشر  

  تكاك مع العرب والاقتباس من الحضارة العربية ... الخ.   بتأثير الاح
لا نهدف من وراء الكتابة في هذه القضية إلى الترويج لشعار " ما فعله الأجداد برهان على قدرة الأحفاد" فنحن نوافق عبدالله    - 2

( في ما أثبته من زيف هذا الشعار، لان العرب عندما يكونون متأخرين علميا " لا يمكنهم إدراك مضمون الأعمال  1983)  العروي
( ولو كانت أعمال أجدادهم أنفسهم وإنما عليهم أولا التعلم من جديد.ثم استئناف دورهم الحضاري بما لهم من  128القديمة " )ص.

 رصيد الطاقة الحضارية الوثابة. 



29 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

 . أدبيات ودراسات سابقة حول الفكر العلمي عند العرب2

 كتاب المعجزة العربية:   -أ

، ط.      الفرنسية رمضان لاوند  )نقله عن  قانتاجو  ماكس  تأليف  من  الكتاب  العلم   2هذا  دار 

(. يمكن القول إن أهم ما جاء في هذا الكتاب مما يتصل بموضوع بحثنا هو إبرازه لانفتاح 1981للملايين،  

العرب الفكري على اليونان والهنود وحسن استفادته من ثمار الفكر العلمي لدى كليهما استفادة سهّلها لهم 

ات والأرض". لتفسير عدم فرض القرآن عليهم أي نظريات علمية، بل دعوته لهم إلى النظر الحر "في السماو 

تلك "الروح الإنسانية الجديدة" التي هبّت على العالم العربي فإن قانتاجو يعزو ذلك إلى " نخبة يتكوّن غالبها 

( وهو يعبّر 81لمأمون و الخوارزمي والعلماء الآخرين..." )ص.من رجال أذكياء ومثقفون من أمثال هارون وا

عن اندهاشه من ذلك بقوله" الظهور المفاجئ في مثل هذه البرهة من التاريخ وفي هذا المكان لعدد كبير من 

الفهم  إلى  ماسة  وحاجة  النقد  وروح  والتثقيف  السفر  إلى  متعطش  فضول  يدفعهم  الذين  الموهوبين  الرجال 

 (. 82والإدراك". )ص.

 مناقشة        

بالعبقريات العربية )الخوارزمي، ابن سينا، ابن رشد، ابن خلدون...الخ( إلا  قانتاجو هبالرغم من تنوي  

انه لا يبررّ بما فيه الكفاية نواحي التجديد والإضافة والإبداع في أعمالهم ويحاول في الغالب، مقابل ذلك، أن 

"لذلك الفضول )العربي(   يجد لها أصولا في الفكر اليوناني أو الهندي أو المسيحي كما انه لم يجد تفسيرا واضحا 

المتعطش للسفر... و)الإحساس( بالحاجة الماسة إلى الفهم والإدراك" والذي لا يمكن أن يكون في النهاية إلا 

استجابة لدعوة القرآن إلى أن يسيروا في الأرض لينظروا "كيف بدأ الخلق" وأن ينظروا" ماذا في السماوات 



30 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

والأرض" وأن "يسألوا العادّين" وأن يتدبرّ" أولوا الألباب"، ثم تأتي بعد ذلك الحركة النفسية المعرفية الذاتية نحو 

العلامات تستفز العقل للتحول -البحث والاستقصاء ومحاولة الفهم. فالإشارات القرآن كانت بمثابة المثيرات

 النفس النمائي الروسي فيقوتسكي(.نحو " مناطق نموّ وشيكة جديدة " )بحسب عبارة عالم  

 كتاب العقيدة والمعرفة:  -ب

(. هذا 1987  وهو للمستشرقة الألمانية: زيغريد هونكه )ترجمة عمر لطفي العالم، دار قتيبة، بيروت، 

 الكتاب بلغت به صاحبته الذرى التي لا تطال في النقد التاريخي لعلاقة الكنيسة برواد الحركة العلمية في أوروبا 

فاضحة بذلك الأثر السلبي الذي خلفته مدارس الفلسفة اليونانية واللاهوتية المسيحية، جرّاء النظرة المنحرفة 

"الأشياء  إلى  النظر  يعتبر  عامة. حيث كان  الحرةّ  الفكرية  والحياة  العلمي  البحث  تطور  على  الطبيعة،  إلى 

ة هي معرفة "الله والروح" و"حيثما وضعت المسيحية السفلى" )الطبيعة( خطيئة ومروقا عن الدين وأن المعرفة الحقّ 

سكندرية وبيزنطة، في اليونان وروما، في فرنسا وبريطانيا، أدت إلى تقلص مروعّ في الثقافة" )ص. قدمها، في الإ

(. وأحرقت لذلك كتب نادرة وأغلقت مجامع علمية ونهبت مكتبات وبدّدت وتعُقّّب العلماء والفلاسفة 23

(. وقدّم الإنجيل )المحرّف( والآباء 25ولحقهم عناء شديد وقتل بعضهم وأحرق "بتهمة السحر والشعوذة" )ص.  

الروحيون منذ زمن بعيد معلومات غير صحيحة وغير علمية عن كيفية بناء العالم. الأرض ليست كروية والسماء 

(، بأن "الرب أسدل السماء كما يسدل 22"لها شكل زوايا الخيمة المقدّسة". وفي الكتاب المقدس )الإصحاح  

الستار، ونشرها كما تنشر الخيمة التي يصار إلى السكن فيها. وهذه الخيمة السقف مغطاة بالماء طبقا لما جاء 

 "...الخ 67في سفر التكوين / الإصحاح الأول  

ليبنوا   للعلماء  المجال واسعا  القرآن في  ما يفسح  المسيحية في  أوروبا  المعلومات عن  زيغريد هونكه هذه  تورد 

 (. 101)يونس:    ﴾ قل انظروا ماذا في السماوات والأرض﴿نظرياتهم حول السماوات والأرض بكل حرّية:  



31 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

في مقابل هذا النقد اللاذع لروح الثقافة المسيحية تثمن زيغريد هونكه تثمينا عاليا دور العرب وعقيدتهم 

الإسلامية في إرساء قواعد صلبة لانطلاقتهم العلمية الجبارة في "إطار من الوفاق بين العلم والإيمان" ولا تخفي 

حات التي قام بها العرب لأخطاء اليونانيين إعجابها الشديد بذلك، وتضرب الأمثال العديدة على التصحي

 العلمية وتنوّه باعترافهم بالطبيعة واحترامهم لعلومها وبإضافتهم الذاتية لها. 

 مناقشة        

خلافا للبساطة التي أبداها قانتاجو في محاولة تفسيره للروح العلمية العربية الوثابة وجدت زغريد هونكه 

( وفي حث القرآن والسنة المسلمين على طلب 188السرّ في طبيعة العقيدة الإسلامية التوحيدية )انظر ص.  

( وتستشهد على ذلك ببعض الآيات القرآنية والأحاديث النبوية 105العلم ومساواته بين العلم والعبادة )ص.  

وتعتبر أن القرآن هو "محرك العلوم العربية" وهو ما نوافقها عليه إذ لولاه لظل العرب في جهل كبير قرون طويلة 

 أخرى. 

 دراسات في تاريخ الفكر العلمي  -ج

 . A.Koyré (Gallimard, 1975)وهو كتاب من تأليف ألكسندر كويري  

لقد خصّص كويري مقاطع طوال من هذه الدراسات لتسليط الأضواء على النشاط العلمي والفلسفي 

 المرحلة التي عرفت بالعصر الوسيط. خلال  

العربي  العالم  يكون  أن  "نفي كويري  الوسيط  العصر  فلسفة  والأفلاطونية في  :"الأرسطية  فصل  في 

"وريث ومطوّر" العالم الهليني قد عرف عصرا وسيطا متوحّشا ومظلما وإنما نهضة حضارية وعلمية وفلسفية 

اللاتيني الذي لولاهم   مدهشة. كما وصف عرب تلك الحقبة التاريخية بأنهم مربوّن ومعلّمون حقيقيون للغرب 



32 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

لبقي غارقا لأحقاب أخرى طويلة في لجةّ الجهل لعدم قدرته على فهم اللغة العلمية والفلسفية لذلك العصر 

 والتي كانت ]في بدايتها[ لغة الفلسفة والعلم اليونانيين. 

أما ما يُ تّهم به العرب والمسلمون من تعصب ومعاداة للفكر الحرّ فإن كويري يعزوه ببساطة إلى الحال 

التي أصبح عليها العالم الإسلامي بعد الهجمات البربرية المتوحّشة التي تعرّض لها على يد الأتراك والمغول والتي 

 سلبته ثراءه الحضاري وأخفقت إشعاعه العلمي. 

 

 مناقشة        

ما من شكّ أن كويري قد أنصف العالم الإسلامي والعالم العربي بتأكيده على الدور الريادي الحضاري 

الذي لعبه ضمن التاريخ العالمي للفكر العلمي إلا أننا نراه يشدّد على مقدرة العالم الإسلامي الفائقة على تمثل 

النوعية الخاصة به. هذا من ناحية، ومن   التراث الفلسفي والعلمي اليوناني أكثر من تشديده على إضافاته

ناحية أخرى، لا نجده ينفذ إلى حقيقة الأسباب التي جعلت من هذه الأمة، في مرحلة من مراحلها تنجب 

 ذلك القدر الوفير من العلماء والفلاسفة ذوي القدر الجليل كما فعلت زغريد هونكه مثلا. 

 مقدمة لتاريخ الفكر العلمي في الإسلام -د

 . 1988، 131وهو كتاب للدكتور أحمد سليمان سعيدان، سلسلة عالم المعرفة، عدد  

قدم د. سعيدان في هذه الدراسة رواية يمكن عدّها مقبولة لتاريخ الفكر العلمي العالمي بما فيه تاريخ 

الفكر العلمي في الإسلام: الإغريق و الهنود والصينيون والعرب )مسلمين كانوا أو غير مسلمين( والعصور 

شرقة في الشرق وآباء الكنسية في العص
ُ
ظلمة في الغرب والم

ُ
ر المدرسي وعلماء العصر الكلاسيكي الوسطى الم



33 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

وعصر النهضة ثم عصر التنوير كلهم حاضرون في هذا العمل ومتفاعلون أخذا واقتباسا أو نقدا وتطويرا وتجاوزا 

عبر جسور التلاقي الحضاري السلمي أو القسري: التجارة، السفر، الحروب الصليبية، حروب الإفرنجة والعرب 

 في الأندلس...الخ. 

 مناقشة        

إننا نعتبر ما قام به د.سعيدان عملا محترما جدّا من الناحيتين المنهجية والمضمونية ولا ينقصه التفسير. 

الأثر النفسي الايجابي الذي تركه القرآن في نفوس المسلمين فحبّب إليهم طلب العلم   فزيادة على تنبيهه إلى

وغرس فيهم روح البحث والاستكشاف فإنه لفت نظرنا إلى مصطلح قرآني متطابق مع مفهوم طبائع الكون 

ى بعض ونظامه وهو مصطلح "آلاء الله" )الذي ورد بكثرة مثلا في سورة "الرحمان" ضمن إنكار القرآن عل

التكذيب بآلاء الله، و المعلوم أنّ التكذيب لا يكون بالنعم وإنما بالحقائق. أما النعم فتجحد   الناس    أصناف

واحد )سبينوزا،   وإرادة الله شيء  الطبيعة  قوانين  بأنّ  القائل  سبينوزا  برأي  يذكّرنا  مما  تكذب(  رسالة في ولا 

 (. اللاهوت والسياسة

 عند العربأعمال الدكتور رشدي حول تاريخ العلوم  -ھ

لقد ساهم د.رشدي راشد بصفته مديرا لمركز تاريخ العلوم العربية والعصر الوسيط ومديرا للأبحاث في 

المركز الوطني للبحث العلمي بباريس وعضوا للأكاديمية الدولية لتاريخ العلوم ومدير تحرير لمجلة "العلوم والفلسفة 

بية حول تاريخ الرياضيات والعلوم وتعتبر أعماله في العربية" )جامعة كامبريدج( في مؤلفات عدّة بالفرنسية والعر 

هذا المجال من أكثر الأعمال عمقا وتخصّصا ولذلك فقد وجد عددا منها طريقه إلى النشر في عديد الدوريات 

 العالمية المختصة في شكل مقالات باللغات العربية والانكليزية والفرنسية والروسية. 



34 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

علم الهندسة والمناظر في القرن الرابع الهجري: ابن سهل وكمثال على هذه الأعمال كتابه الموسوم " 

(" عن مركز دراسات III)". والذي صدر ضمن سلسلة " تاريخ العلوم عند العرب    ابن الهيثم-القوهي–

. وقد هدف الباحث من وراء هذا العمل إلى تحديد الشروط المعرفية والتاريخية 1996الوحدة العربية، بيروت  

يون تالتي مكنت ابن الهيثم من القيام "بأول إصلاح لعلم المناظر ليشمل مواضيع لم يتطرق إليها أسلافه الهيلينس 

القوهي( والذين برزوا -ابن سهل-( والى إثبات وجود أسلاف له آخرين عدا بطليموس )السّجزي 11" )ص.

 في عصر الدولة البويهية خلال النصف الثاني من القرن العاشر )ميلادي(. 

 مناقشة        

علم الهندسة ما يميز أعمال الأستاذ رشدي راشد حول تاريخ العلوم، كما يظهر لنا من خلال كتابه " 

" مثلا، هو ابتعاده عن الأقوال العامة والقراءات الانطباعية. إذ هو يسعى   والمناظر في القرن الرابع هجري

( البراهين   x  17صم    24صفحة:    532بعمل دؤوب  تفاصيل  أهداف بحثه بالغوص في  ( إلى تحقيق  صم 

الهندسية ونكتها عارضا رسوم ابن سهل والقوهي وابن الهيثم المغرقة في الدقة والتعقيد لإظهار طرافة أعمالهم 

المدقق لظروف  التاريخي  التقصّي  الهيلينستيين مع  فيها مقارنة بأسلافهم  العلمي  التجديد والإصلاح  ونواحي 

بسات ظهور تلك الأعمال والتي تتخلص في طلب السلطات الجديدة )كالبويهيين( لشرعية أدبية تستمدها وملا

( وهو أمر لم يكن ذا جدوى في رأينا لولا تنزله ضمن فضاء 156من احترامها لرجالات الأدب والعلم )ص.

يعة وعلومها. فعكس ما كان يقع في معرفي )ابستمية( تساوى فيها النظرة إلى الدين بالنظرة إلى العقل والى الطب

القديم، حيث يستمدّ الخليفة )الأموي أو العباسي أحيانا( سلطته من الدين فقط )من قراءة معينة للدين( فإن 

مجلس وزير صمصام الدولة، ابن سعدان، كان يسبغ الشرعية الأدبية على حكم البويهيين بضمّه "للفيلسوف 



35 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

التوحيدي  وأبو حيان   )...( البوزجاني  الوفاء  أبو  والرياضي  ابن مسكويه،  والفيلسوف  بن عدي،  المسيحي 

 )...الخ( ". 

 مقارنات حول تاريخ العلوم العربية  -و

والعلوم  الآداب  منشورات كلية  التريكي،  وفتحي  الحلواني  محمد  الأستاذين  تأليف  من  وهو كتاب 

 . 1996الإنسانية بصفاقس ودار البيروني للنشر، 

تضمن هذا الكتاب خمس مقاربات حول تاريخ العلوم العربية: ثلاث منها للأستاذ محمد علي الحلواني   

 وهي:

الصناعات وعلاقتها بالعلوم النظرية في الحضارة -مصطلح"العلم العملي" - مفهوم التجربة في الطب العربي-

 العربية.

 كما تضمن مقاربتين للأستاذ فتحي التريكي وهما: 

 الحيل في الفلسفة العربية والإسلامية وارتباطها بالرياضيات.-العقل والميكانيكا في إحصاء العلوم -

 

 مناقشة        

أهمية  على  التأكيد  نحو  المسعى  اشتراكها كلها في  استنتاج  أمكننا  النصوص  هذه  مختلف  باستقراء 

التحولات التي جرت في مستوى مدلولات بعض المفاهيم النظرية والعلمية وفي مستوى المنزلة الابستيمولوجية 

هنا   ومن  الإغريق.  بنظائرهم  مقارنة  العرب  يد  على  جرت  التي  النظرية،  المسافة للعلوم  على  تأكيدها 



36 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

الابستمولوجية النقدية التي أخذتها الأعمال النظرية العلمية العربية عامة عن "التقاليد الأرسطية" بحسب عبارة 

 الأستاذ التريكي.

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 تطبيقية ممكنة لهذا المحور توظيفات تربوية 

زيادة على وظيفته النظرية، يفيد هذا المحور في تعلّمية المواد العلمية والإنسانية، وذلك بتقديم بسطة  

تاريخية حول تطور مفهوم من المفاهيم العلمية الرياضية أو الفيزيائية أو الطبية أو الجغرافية أو الفلكية أو غيرها، 



37 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

بمناسبة تدريس أي منها. كأن يقع التذكير بأن أوّل من بنى كسور الأعداد العشرية هو الرياضي المسلم غياث 

وأنه هو أوّل من اكتشف أن   (ھ839الدين الكاشي )باني مرصد سمرقند( وذلك منذ حوالي ستة قرون )ت.  

الكرخي هما  من الدرجة الثالثة    ت الرياضية المعادلا  مدارات القمر وعطارد اهليليجية، وأن أوّل من حاول حلّ 

أوّل من  هو  ابن الهيثم  أن  البيروني و )فيزياء( هو    السرعة الآنيّة والتسارع    أن أوّل من فكر في مفهوميو   ،والبيروني

اكتشف مفهوم المشتقة وأن من   ،مجموع القوى ذات الدرجة الرابعة للأعداد الصحيحة المتواليةمن عالج قضية  

تحديد اللبنات الأولى لتجاوز إقليدس رياضيا وبطلميوس بقام  أن من  و   ،س الدين الطوسيالخيامي وشمهما  

، وأن من اكتشف الدورة الدموية الصغرى هو ابن النفيس. وفي مجال العلوم نصير الدين الطوسيهو  فلكيا  

الاجتماعية يذكر أن ابن خلدون هو أول مؤسس لعلم الاجتماع البشري ولعلم التاريخ على قواعد عقلانية 

 تاليا...الخ.استقرائية أولا ثم استنباطية  

 والغاية من كل هذا أمران:  

الحضارة  ▪ بناء صرح  البشر في  الزمان واشتراك كل  العلمي وتطوره عبر  المفهوم  التأكيد على تاريخية 

 الإنسانية وليس اليونان أو الغربيون فقط. 

غرس روح الثقة في الذات الحضارية التي ينتمي إليها الشاب المسلم وشحذ همته للإسهام في استئناف   ▪

 الدور الحضاري والعلمي الاستخلافي للأمة الإسلامية. 

 

 ثانيا: أسس التربية الأصيلة في الإسلام ومقوّماتها

 توطئة: 



38 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

وفقا لتعريفنا للأصالة في مجال التفكير الإنساني بصفة عامة وفي مجال الفكر التربوي بصفة خاصة، 

فإننا نعتبر القرآن الكريم أوّل مصدر لبلورة تصّور متكامل لمفهوم التربية الأصيلة ومقوّماتها، لأنه يمثل النسخة 

لإلهي، حت وإن تلبّس في عديد الأحيان الأصل للوعي الشامل بالوجود، من حيث هو وعي صادر عن العلم ا

اللفظ كما يقول  المعنى ولا بخصوص  بعموم  فالعبرة  بوضعيات وحيثيات مندرجة ضمن سياقات مخصوصة، 

الأصوليون. يقول المرحوم محمد فاضل الجمالي أن المنبع الأصلي للقيم الإنسانية الرفيعة هي "الشرائع السماوية 

نحو تجديد البناء الإنسان والارتفاع به من المستوى البهيمي إلى المستوى الإنساني" )المتتالية التي جاءت لهداية  

قيم. قيم معرفية وأخلاقية وجمالية وغيرها، ومن (. والتربية هي تربية على  25، ص.  التربوي في العالم الإسلامي

هنا كان مصدرها الأصلي الشرائع السماوية التي هيمنت عليها )استوعبتها ثم تجاوزتها( الشريعة الإسلامية من 

 خلال القرآن الكريم. 

القرآن والمفصلة لما جاء فيه مجملا والمخصصة لما ورد  ثّم تأتي السنّة النبوية الصحيحة المؤكّدة لأحكام 

. وبعد هذا وذاك، ومع هذا وذاك 1فيه عاما. أما التقييد والإضافة فلا نحسب أنهما مما ينطبق في هذا المجال 

الإسلامية وفي صياغة  الشريعة  وإدراك مقاصد  والسنة  القرآن  معاني  فهم  والمفكرين في  العلماء  اجتهاد  يأتي 

منظومات فكرية تربوية إجرائية تقترب من الوضعيات التربوية اليومية، وهذه الاجتهادات منها ما هو في التراث 

  الحديث. القديم ومنها ما هو من عصرنا 

مصدر الأصالة الأول، وهو القرآن الكريم فننبّه إلى عدم اشتماله على كل التفصيلات المتعلقة بنموذج بخصوص  

عبرة »التربية الأصيل وإنما على إشارات ومبادئ ومقاصد عامة معضودة أحيانا بأمثلة من قصص الأنبياء التي فيها

ولا تكونوا كالتي نقضت غزلها من بعد قوة ﴿ أو بأمثلة من حياة الناس اليومية كقوله تعالى:    «لأولي الألباب 

 
 وظائف السنة النبوية خمسة: تأكيد أحكام القرآن وتفصيل مجمله وتخصيص عامه وتقييد مطلقه وإضافة حكم سكت عنه القرآن.  1



39 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

يبلوكم الله به وليبينن لكم يوم القيامة   إنما مة  أ من    أربىمة هي  أتكون    أن دخلا بينكم    أيمانكمتتخذون    أنكاثا

 (. 92)النحل:  ﴾ ما كنتم فيه تختلفون 

وتتمثل إستراتيجيتنا في مقاربة مسألة التربية الأصيلة في البدء بتحديد مكانة الإنسان في العالم من 

المنظور القرآني، حيث أن الإنسان هو الموضوع الرئيسي للتربية في هذا المشروع. وتربية الإنسان تختلف حتما 

عل مع الحيوان، وذلك لمكانته التي بوّأه إياها عن مجرّد الترويض وإكساب العادات بالتكرار والتعزيز مثل ما يفُ 

الله عزّ وجلّ، وللدور المنتظر منه في هذا العالم، الذي فيه من الإبداع والابتكار والبناء الواعي الشيء الكثير. 

وهذا الدور يمكن تلخيصه في مفهوم الاستخلاف، الذي تتفرع عنه مختلف المهام الجزئية التي ستكون مواضيع 

ة التفصيلية. وحيث أن هذا الاستخلاف قد استُحِقّ تبعا لتقبل الإنسان حمل الأمانة، فإن فهم الشروط التربي

الموضوعية لتحمل الأمانة )العقل وحرية الإرادة( يستوجب رسم ملامح نظرية المعرفة في القرآن وربطها بالأخلاقية 

رر من قيود الضرورات الطبيعية والغرائز البهيمية القرآنية التي تنمي ملكة الإرادة الحرة لدى الإنسان حت يتح 

من جهة ويتحرر من أغلال الجهل والوهم من جهة ثانية. كما أننا سنسعى إلى التعقيب على كل قيمة من 

القيم التي يفرزها تحليلنا المتدرج للعناصر السالفة الذكر باستخلاص الدرس التربوي المناسب، أي القيمة التربوية 

لتركيز عليها في النظام التربوي المنشود. وبعد قطع مختلف هذه المراحل، نمر إلى استخلاص الأسس التي يجب ا

 والمقومات العامة للتربية الأصيلة التي هي تربية تكاملية بدنية وعقلية وأخلاقية وجمالية في الآن نفسه. 

 

 

 

 تكريم الإنسان وتفضيله في القرآن الكريم  .1



40 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

لقد أوْلى الوحي الإنسان مكانة متميزة من بين سائر المخلوقات، من ذلك مثلا ذكِره للإنسان خمسة وستين 

مرة و تسميته لسورة باسمه المفرد)سورة الإنسان( وأخرى باسمه الجمع )سورة الناس(. بل إن القرآن الكريم قد 

له على وتفضيله  للإنسان  عزّ وجلّ  الخالق  تكريم  آدم ﴿  كثير ممن خلق:   نصّ صراحة على  بني  ولقد كرّمنا 

ولو   (.70)الإسراء:    ﴾وحملناهم في البّر والحر ورزقناهم من الطيّبات وفضلناهم على كثير ممنّ خلقنا تفضيلا

محضة لوجدناها تموضع الإنسان ضمن المملكة  نظرنا جهة المقاربة الوضعية للإنسان التي هي مقاربة داروينية

ل نوعي للإنسان على سائر المخلوقات من حيوانات وغيرها، فهو تفضيل بالدرجة والكم الحيوانية دونما تفضي

الروحية التي أقر له بها القرآن الكريم، -مثلا( وليس تفضيلا بالطبيعة: الطبيعة الجسمانية   )قياس حجم الدماغ

 والتي هي مصدر التفضيل النوعي له. 

أما حقوق الإنسان الوضعية فلا تمنح الإنسان هذا التفضيل، كما ينوه بذلك محمد الفاضل الجمالي، 

 (.26بل "تعتبره مخلوقا عاديا، كما أنها لا تمنحه الصفة الروحية" )المصدر السابق، ص.  

 وتظهر الطبيعة المزدوجة لخلق الإنسان في قوله تعالى: 

 ﴾   إذ قال ربك للملائكة إني خالق بشرا من طين. فإذا سويته ونفخت فيه من روحي فقعوا له ساجدين﴿
 (.72-71)ص:  

ولقد أدرك المسلمون في بعض مراحل الحضارة الإسلامية هذه الحقيقة الوجودية في تكوينهم فانعكست بصفة 

إيجابية على أدائهم. وعن هذا يقول عماد الدين خليل: "ولقد انعكس هذا التوحّد بين قيم الروح والمادّة بوضوح 

وهي تحتفظ بتوازنها المبدع بين الطرفين، وأنجزت كامل عبر مسيرة الحضارة الإسلامية التي قطعت القرون الطويلة  

وابتكرت وكشفت ونفّذت الكثير الكثير من المعطيات الحضارية التي لم تهمل جانبا من الجوانب المرتبطة جميعا 

ارتباطا متينا، بخلافة الإنسان على الأرض وبدوره الحضاري في العالم...إن القرآن يدعو إلى حضارة تنمو على 

ويات الروحية والأخلاقية والطبيعية...إن كل آية تتناول مسألة طبيعية أو حيوية أو مادية تنتهي بأفعال كل المست



41 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

- 214، ص.  التفسير الإسلامي للتاريخالتقوى والإيمان والدعوة إلى ربط أي فعالية بالله" )عماد الدين خليل،  

 (. 217)ص.    « التوازن بين تجربتي الروح والمادّة»(. والغاية من ذلك هو أن تحافظ الحضارة على  217

 ولكن ما هي الإضافة التي تحققت للإنسان نفسه مقارنة ببقية المخلوقات الحية؟ 

إنّ أظهر ميزة فضّل به الإنسان على الحيوان هي النطق ومنه المنطق، أي اللغة والقدرة على استخدام الوظيفة 

الرمزية للدماغ البشري. فبالكلمات يسيطر الإنسان معرفيا على عالم الأشياء ويستدعيها في الذهن وقت ما 

القريب والبعيد وتنظيم الحياة الفردية والجماعية شاء لينظر فيها ويتحوّط لها، ومن هنا يأتي التخطيط للمستقبل  

وصولا إلى أعلى أشكال التنظم التي تتصف بها الدولة. كما أن اللغة تساعد على التواصل مع الآخر بوضوح 

كاف وتيسر مختلف عمليات التنظيم الاجتماعي وتمنح فرصة كبرى لتطويره، بخلاف أمم الحيوانات التي تتواصل 

لا يسمح بالانتقال إلى أشكال تواصل وتنظم أرقى. قال تعالى مشدّدا على هذه الميزة   بشكل غريزي نمطي

(. "أي الكلام الإرادي 4-1)الرحمان:    ﴾ الرحمان، علّم القرآن، خلق الإنسان، علّمه البيان ﴿التواصلية والمعرفية:  

الشيباني، "قضايا الإنسان"، في التومي  الواضحة." )عمر محمد  المعنوية  الدلالة  الفكر التربوي   المقصود ذو 

 (. 153، ص.  العربي الإسلامي: الأصول والمبادئ

وبما أن فعل الخلق والتعليم نسب للرّحمان، أي الله تعالى من جهة إشرافه على خلقه من خلال سننه    

، فإن تعلم الإنسان للغة كان بواسطة قوانين مادية موضوعية وليس وحيا أو إلهاما. وأول 1الموضوعية في الكون

 

من أسماء الله تعالى الرحمان والرحيم. فهو رحمان لمخلوقاته كلها من خلال تصريف شؤونهم بطريقة موضوعية ثابتة ومناسبة لطبيعة كل   1
»واكتب  قال تعالى:  واحد منهم، وهو رحيم بعباده يجيب دعوات الصادقين منهم أو يحطّ بها عنهم خطايا أو يزكي بها نفوسهم للآخرة.   

للذين يتقون    فسأكتبهاورحمتي وسعت كل شيء    أشاء به من    أصيبقال عذابي    إليك هدنا    إنا  الآخرةلنا في هذه الدنيا حسنة وفي  
فواضح هنا أن رحمة الله لا ينالها إلا المتقون أما رحمانيته فهي لكل مخلوقاته.    (.156)الأعراف/    يؤمنون«  بآياتنا ويؤتون الزكاة والذين هم  



42 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

هذه القوانين هو وجود الجهاز الصوتي، والأهم منه هو تطور الدماغ إلى حدود القدرة على توجيه ذلك الجهاز 

 الصوتي وترميز الأصوات وفك رموزها كذلك بحسب ما يتم التواضع عليه داخل نفس الجماعة البشرية. 

وتأكيدنا على هذه النقطة ليس من باب التوسع في مسألة جزئية بل هو لإبراز موضوعية تعلم اللغة 

وطبيعتها المادية تشريعا للتدخل التربوي في هذا المستوى واعتبار تعليم اللغة وتعلمها هو تعليم وتعلم لصنعة من 

 سباب الإتقان فيها.  الصنائع )بلغة ابن خلدون( وتعلم الصنائع يستوجب الحذق والأخذ بأ

ومن هنا يجدر بمشروعنا التربوي الأصيل إيلاء الاهتمام الكبير لما كان به الإنسان إنسانا وبه يدفع 

سيرورة أنسنته قدما إلى الأمام، ألا وهي اللغة. فبدون التحكم الجيد في اللغة الوطنية ولغات العالم الحية يصاب 

 ية بسائر المواد والأنشطة المعرفية والاجتماعية الأخرى. المجتمع بانحطاط كبير، لعلاقة هذه الوظيفة الرمزية التواصل

 . الأمانة 2

إن أكبر مظهر لتكريم الإنسان وتفضيله على كثير من مخلوقات الله هو جعله قادرا على تحمل الأمانة التي 

والجبال   والأرضعلى السماوات    الأمانةعرضنا    إنا ﴿ عرضت على مخلوقات كبرى لله فعجزت عن تحمّلها:  

 (. 72)الأحزاب:    ﴾ انه كان ظلوما جهولا  الإنسانمنها وحملها    وأشفقن يحملنها    أن  فأبين

 ولكن ما هو معنى الأمانة التي تحمّلها الإنسان موضوعيا؟ . 

 

، أي يرحم الله المتقين الطائعين في كل شيء ولا يعني رحمته للكافرين والمجرمين وغيرهم من أعداء الله  « وسعت كل شيء»وقوله تعالى  
 . ، فأولئك تشملهم وحمانيته ولا رحمتهوالإنسانية

 

 



43 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

يجيبنا عن ذلك حسن صعب بقوله: "إن للأمانة تفسيراتها الخلقية بمعنى الإبداع، ولكن لها معنى سياقيا ذهب 

إليه المفسرون في شرح طريف للآية ذكر فيه إن المقصود بالأمانة الحرية... وخلافة الإنسان لله هي خلافة 

 (. 86، ص.  الإسلام والإنسانالحرية" )

ومفهوم الأمانة يفترض وجوبا معنى المحافظة على موضوعها وهو الحرية. ولا تكون الحرية إلّا بالاختيار 

خضوع لضرورة الشهوات. ومن هنا لا تثبت منزلة الإنسان في العقلي، إذ الاختيار المستند إلى مجرّد الهوى هو  

الكون كما أرادها له الله عزّ وجلّ إلا بمحافظته على رصيد الحرية الطبيعية الممنوحة له إلهيا وعدم ارتكاسه إلى 

رية. الأرض عبدا لشهواته أو لغيره من العباد، وهذا يستوجب تربية الإنسان منذ نشأته الأولى على أخلاق الح

وحيث لا حرية إلا مع العقل، كما أسلفنا، تكون التربية العقلية واجبة هي الأخرى من منظور الأصالة التربوية 

 المؤسسة قرآنيا.

 وسنعود إلى هذا المعنى لمزيد التعميق والتفصيل ضمن عنصر نظرية المعرفة القرآنية. 

كما لا يفوتنا أن نشير ولو بعجالة إلى الأسباب الموضوعية التي جعلت الإنسان حرا. نذكّر أولا بأن هذه الحرية 

نوعان: حرية عملية وتقع في مستويين وحرية فكرية وتقع في مستويين كذلك. المستوى الأول للحرية العملية 

يديه )القوائم الأمامية لدى الحيوانات( من الأرض   يخص حريته الحركية العليا وهي التي امتلكها الإنسان بتحرر

مباشرة بعد فترة الحبو. فهو يحركهما في الفضاء كيفما شاء. وهذا يجعله قادرا على البناء والتعمير وتنويع أشكال 

الفعل في المادة بدون حدود. والمستوى الثاني للحرية العملية هي حرية الاختيار الأخلاقي للأعمال صالحة 

(، وحرية ما يراه مناسبا 15-14)القيامة:    ﴾بل الإنسان على نفسه بصيرة ولو ألقى معاذيره﴿أو طالحة:    كانت 

فتشمل أولا  الفكرية  الحرية  أما  فيه في الأكل والمشرب والملبس والعلاقات...الخ.  الذي يعيش  العالم  له من 

، كما تشمل الأفكار بصفة عامة، كالمذاهب الفلسفية والنظريات العلمية «لا إكراه في الدين»العقائد، حيث  



44 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

والقناعات الشخصية. وما جعل الإنسان قادرا على التفكير هو طهور الوظيفة الرمزية لديه المتمثلة في القدرة 

 اللغوية، فالفكر واللغة وجهان لعملة واحدة كما يؤكّد علم الألسنية الفرنسي فاردينان دي سوسير. 

هما الشرطان الماديان   1بناء على ما سبق، نستنتج أن تحرر يدي الإنسان من الأرض وتحرر لسانه من الخرس   

الموضوعيان لاكتسابه ميزة الحرية ومن هنا قدرته الموضوعية على حمل الأمانة. ويوجد شرط آخر موضوعي لحرية 

المادة  من ضغوط  متحرّرة  والروح  تكوينه.  الروحي في  الجانب  وهو  مادية،  طبيعة  من  ليس  ولكنه  الإنسان 

وقل الحق من ربكم فمن شاء فليؤمن ﴿ان، ومن هنا جاء قوله تعالى:  وضروراتها وبها يتاح للإنسان أن يختار الإيم

 (. 29)الكهف:   ﴾ومن شاء فليكفر

فالتربية اليدوية )تعلم الفنون والصنائع( وتعلم اللغات وإتقانها والتربية الروحية بالقدوة الحسنة والممارسة، 

دور خطير في تعزيز جدارة الإنسان بتحمّل كلها أمور مرغوب إدماجها في النظام التربوي المنشود، لما لها من 

 الأمانة. 

 . استخلاف الإنسان في الأرض 3  

وإذ قال ربك للملائكة إني جاعل في ﴿ورد التنبيه إلى وظيفة الإنسان الاستخلافية في الأرض في قوله تعالى:  

الإرادة وبهما يخرج الإنسان (. ومناط هذا الاستخلاف هو العقل وكذلك حرية  30)البقرة:    ﴾ الأرض خليفة

. أي أن 2من الضرورة الطبيعية المفروضة من الخارج إلى الضرورة الأخلاقية النابعة من داخل الوعي الإنساني 

 تحمل الإنسان الأمانة التي سبق أن تحدثنا عنها هو ما يجعل منه خليفة في الأرض. 

 من معاني الاستخلاف  -أ

 
 مستوى الموجه الدماغي أساسا، وليس المقصود عضو الكلام فقط. في  1

 ولقد جعل كانط تاليا) أي بعد قدوم الوحي بعدة قرون( حرية الإرادة من مصادرات العقل العملي وبناء الأخلاق بصفة عقلية. 2



45 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

"الفعل الحضاري في الكون ضمن   بكونه  يعرّف المفكر السوداني أبو القاسم حاج حمد الاستخلاف   

العالمية الإسلامية ما هيأه الله للإنسان من قدرات ووعي يتكافأ وأوضاعه الكونية" )محمد أبو القاسم حاج حمد،  

 (.106ص.  الثانية،  

تعني   السعي   الخلافة في الأرضولا  أو الاستغناء عن  الاستغناء عن عبادة الله بالسعي في الأرض 

والعمل بالعبادة الصرفة، فالعمل والصلاة كلاهما عبادة، ذا ما أريد بهما وجه الله. يقول الدسوقي في هذا المعنى: 

 "خلافة الإنسان في الأرض تقوم على جانبين وتتم بحركتين: 

 الأولى: هي حركة الإنسان في مجال تحقيق العبودية لله   -

 الثانية: هي حركة الإنسان في مجال تحقيق السيادة على الكون  -

والحركة الأولى ذاتية وليست مادية بمعنى أن التغير فيها يتم في ذات الإنسان، بينما الحركة الثانية، وإن كانت 

، استخلاف الإنسان في الأرض، الدسوقي فاروقمن فعل الإنسان، إلّا أنّها تتمّ في المحيط المادي الخارجي" )

(. ونضيف على هذا أن الحركة الثانية قاسم مشترك بين الناس اختلاف اعتقاداتهم ومذاهبهم، أما 46ص.  

الحركة الأولى فهي خاصة بالمؤمنين وهي التي تضفي معنى ساميا على الحركة الثانية وتجعلها من نوع العمل 

 .1 أنفعهم لعياله" الصالح الذي يراد به وجه الله نفع البشر، و"الخلق عيال الله فأحبهم إلى الله

 الاستخلاف وقيمة الإنسان الفرد  -ب 

التي بوّأها القرآن الكريم للإنسان أن يكون هذا الإنسان واحدا بالقيمة   تفترض المكانة الاستخلافية

مع أنه متعدّد بالتعيّن وبالصفات العارضة أو المكتسبة، وهذا ما جعل الرؤية القرآنية للإنسان تقطع مع الرؤية 

 
 . 86/10رواه الطبراني في المعجم الكبير 1

http://www.neelwafurat.com/locate.aspx?mode=1&search=author1&entry=فاروق%20الدسوقي


46 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

الأفلاطونية التراتبية للأفراد، وكذلك فعلت السنّة. فبدل أمثولة المعادن التي قال بها أفلاطون في "الجمهورية" 

والتي يتراتب الناس بمقتضاها ذهبا وفضة ونحاسا وقصديرا تراتبا أبديا لا فكاك منه، ذكّر القرآن الكريم بالأصل 

 ﴾يا أيها الناس اتقوا ربكم الذي خلقكم من نفس واحدة وخلق منها زوجها ﴿الطبيعي الواحد لكل البشر:  

(. أما 8-7)السجدة:    ﴾ بدأ خلق الإنسان من طين. ثم جعل نسله من سلالة من ماء مهين﴿( و1)النساء:

ونبّهت إلى أنه "لا فضل لعربي على أعجمي   1السنة النبوية الشريفة فقد أرجعتنا كلنا لآدم"وآدم من تراب"

 .2ولا لعجمي على عربي ولا لأحمر على أسود ولا أسود على أحمر إلا بالتقوى" 

معادن«  »الناس  الحديث  أخلاقية 3أما  حقيقة  مجرّد  إلى  وإنّما  )وجودية(  أنطولوجية  حقيقة  إلى  يشير  فلا   ،

 اجتماعية. وباب العودة إلى الفضيلة مفتوح للجميع إلا لمن أبى. 

والدرس التربوي المستخلص من تساوي الناس في المنشئ الطبيعي هو عدم الاعتقاد بتفاوت الأفراد في الذكاء 

تفاوتا يعود أصلا ودائما إلى ما وهب كل واحد منهم خِلقة من قدرات ذهنية. بل إن ما نلاحظه من تفاوت 

 Pierreبه له ابن خلدون من قبْل بيار بورديو  بينهم يعود غالبا إلى عوامل المحيط الاجتماعي والثقافي، وهو ما تن

Bourdieu  - بعدّة قرون. فابن خلدون ينفي تفاوت   - 4صاحب نظرية التطبع ووراثة الرأسمال الثقافي الرمزي

، على 5البشر في الغالب تفاوتا يعود إلى مواهب طبيعية أو هبات إلهية خاصة ببعض البشر دون البعض الآخر 

صعيد الذكاء والقدرة على الفهم، ويعزو أكثر ذلك إلى الاكتساب والاجتهاد في تحصيل المعارف: "وحسن 

 
 .5116أبو داود في السنن كتاب الأدب باب التفاخر بالأحساب، الحديث رقم رواه  "  نتم بنو آدم وآدم من ترابأ"نص الحديث كاملا:    1

 .22391باقي مسند الأنصار، رقم رواه أحمد في المسند،  2

 2234صحيح البخاري كتاب المناقب، باب قول الله تعالى:ياأيها الناس إنا خلقناكم من ذكر وأنثى... رقم  3

  -  .Puf, Paris, 1970, La ReproductionBourdieu, P., et Passeron, J , انظر مثلا 4

 .«العقل السليم أعدل الأشياء قسمة بين الناس»تذكرنا هذه الفكرة بقولة الفيلسوف الفرنسي رينه ديكارت الشهيرة:  5



47 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

الملكات في التعليم والصنائع وسائر الأحوال العادية يزيد الإنسان ذكاء في عقله وإضاءة في فكره بكثرة الملكات 

الحاصلة في النفس، إذ قدّمنا أنّ النفس إنّما تنشأ بالإدراكات وما يرجع إليها من الملكات فيزدادون ]النموّ 

الآثار العلمية فيظنّه العامي تفاوتا في الحقيقة الإنسانية الذهني[ بذلك كيسا ]نباهة[ لما يرجع إلى النفس من  

وليس كذلك. ألا ترى إلى أهل الحضر مع أهل البدو كيف تجد الحضري متحليا بالذكاء ممتلئا من الكيس 

 1]الفطنة[ حت أنّ البدوي ليظنه أنه قد فاته في حقيقة إنسانيته وعقله وليس لذلك.". 

معرفية تكمن في أن الوعي بها من قبل المعلمين وأولياء التلاميذ -وأهمية إدراك هذه الحقيقة النفس

يجنبهم الوقوع في ما يعرف بالنمط العزوي الداخلي لظاهرة الفشل المدرسي، فلا يعزون فشل التلميذ إلى ضعف 

من ذكاء، وإنما يسعون إلى الأخذ بأسباب قدراته العقلية ضعفا متأصلا فيه بحكم أن ذاك هو ما وهبه الله تعالى  

المتبعة  البيداغوجية  الطرق  وعلى  المدرسي  أو  العائلي  المحيط  على  مناسبة  تعديلات  له بإدخال  التعلم  ر  تيُسِّ

مشكلة  إلى  يقودنا  وهذا  المعرفيين.  وأسلوبه  ونسقه  للمتعلم  الموضوعية  الوظيفية  الحاجات  وتكييفها بحسب 

روق لا تعني التفاوت بين الأفراد وإنما الاختلاف الذي يحدث لاحقا تنوعا في الوظائف الفروق الفردية. وهي ف

مبدإ  بحكم  مراعاتها  الفروق تجب  فهذه  الاختيارات.  في  ويمنح كثرة  الأذواق  في  تعددا  ويضفي  الاجتماعية 

 ، وما هو كذلك. Paradoxalالتساوي في القيمة الإنسانية ذاته. وهو ما قد يظهر للبعض مفارقة 

 آثار الاستخلاف - ج 

مما لا شكّ فيه أن انخراط الإنسان منذ فجر المدنيّة في مشروعه الاستخلافي الموضوعي في الأرض قد ترك آثارا 

واضحة فيها. وهذه الآثار تكاد لا تحصر. ويعدّد الشيخ البعض منها فيقول: "ظهرت آثار الإنسان في هذه 

 
 .526- 525.، صفي أنّ تعليم العلم من جملة الصنّائع، فصل المقدمة  1



48 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

الخلافة في الأرض ونحن نشاهد عجائب صنعه في المعدن والنبات، وفي البر والبحر والهواء، فهو يتفنن ويبدع 

ويستكشف ويخترع ويجد ويعمل...أليس من حكمة الله الذي أعطى كل شيء خلقه ثم هدى أن جعل الإنسان 

تفسير قته." )محمد رشيد رضا،  بهذه المواهب خليفته في الأرض: يقيم سننه ويظهر عجائب صنعه وأسرار خلي

 (. 260. ، صالجزء الأول  -المنار

ولكن لا يذهبن في ظننا أن آثار الاستخلاف آثار تقنية بحتة، بل هي آثار عمرانية شاملة بالمعنى الخلدوني 

 للكلمة، فتشمل الحضارة كلها وأخلاقها. 

والمؤسف اليوم أن تعمير الأرض وركوب الجو والبحر قد برع فيه كثير من أصحاب الديانات والمذاهب غير 

-الإسلامية أكثر مما برع فيه المسلمون واكتسبوا أخلاقا وفضائل تفوق أحيانا أخلاق أغلب المنتسبين للإسلام

قان العمل وإعطاء الأجير أجره من دون كالصدق في القول والمحافظة على المواعيد وإت  -والإسلام منهم براء

مماطلة واحترام حقوق الإنسان. والدليل على ما نقول هو أن كثيرا من المسلمين يجدون راحتهم في البلدان 

الأوروبية والأمريكية أكثر مما يجدونها في بلدانهم الأصلية. وهذا إن دلّ على شيء فعلى ضعف وازع الاستخلاف 

دم تقديرهم للأمانة التي استحفظوا إياها حق قدرها. لذا فإن درجة التقدم الحضاري لدى المسلمين اليوم وع 

 الأرض   أن بور من بعد الذكر  ولقد كتبنا في الزّ ﴿والأخلاقي هي مقياس الالتزام بالميثاق الاستخلافي. قال تعالى:  

بهذه الحقيقة الوجودية وهذه   (. فواجب إذن تذكير وتبصير ناشئتنا105)الأنبياء:    ﴾يرثها عبادي الصالحون 

القيمة الحضارية الإنسانية التي تمنح لوجودهم أكبر وأسمى المعاني وتحرير نظرتهم إلى أنفسهم من مقياسها الضيق 

 المنحصر في بلوغ مآرب بسيطة وعابرة من الدنيا. 

  . تسخير الكون للإنسان وتمكينه فيه 4



49 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

يرى محمد إبراهيم حسن أن الاستخلاف يمكن أن يعتبر "مظهرا من مظاهر تنظيم العلاقة بين الإنسان والكون: 

مزود بالقدرات  الإنسان ورفاهيته...والإنسان  أسباب حياة  المصالح ورعاية  للخدمة وتحقيق  فالكون مسخر 

ما ركب في وجوده من قوى العقل اللازمة لكي يصنع تاريخه الفردي والجماعي ويشكل مصيره اعتمادا علو  

دراسات في التاريخ والمسؤولية والإرادة والانفعال والحس، وكلها سبل لتحقيق خلافة الإنسان في الأرض" )

(. فالعلاقة بين الاستخلاف والتسخير الإلهي للكون لصالح الإنسان علاقة عضوية. 116، ص.  والحضارة

م التسخير ومستوياته وآثاره لنفهم أكثر الوظيفة الاستخلافية ولذلك سنحاول تسليط بعض الأضواء على مفهو 

 للإنسان. 

ألم تروا أن الله سخّر لكم ما في السّماوات والأرض ﴿الآيات المتضمنة لحقيقة التسخير متعددة، منها قوله تعالى:  

 ﴾هو الذي خلق لكم ما في الأرض جميعا﴿  (، وقوله تعالى:20)لقمان:    ﴾وأسبغ عليكم نعمه ظاهرة وباطنة

 (.29)البقرة:  

 مستويات ثلاث: وللتسخير  

بنيته    العالم بحسب  المعيشة في  التجربة  العقل على إعادة تنظيم  للفهم، وهي متأتية من قدرة  القابلية  أولها: 

، كما يردّد القرآن «لقوم يذكّّرون» و  «لقوم يعقلون »و  «لقوم يتفكرون»الدينامية المنفتحة. فآيات الله آيات  

وسخّر لكم الليل والنهار والشمس والقمر والنجوم مسخّرات ﴿الكريم في مواضع كثيرة. من ذلك قوله تعالى:  

 ﴾بأمره، إنّ في ذلك لآيات لقوم يعقلون. وما ذرأ لكم في الأرض مختلفا ألوانه، إن في ذلك لآية لقوم يذكّّرون 

 (. 13-12)النحل:  

عناصرها  فنستغلّ  البشرية،   وحاجات  لحاجاتنا  الطبيعية  البيئة  بتكييف  وتكون  للاستثمار،  القابلية  ثانيها: 

وهو الذي سخّر البحر لتأكلوا منه لحما طريّا وتستخرجوا منه حلية ﴿استغلالا متوازنا، كما في قوله تعالى:  



50 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

هو ﴿(. أو قوله تعالى:  14)النحل:    ﴾ تلبسونها وترى الفلك مواخر فيه ولتبتغوا من فضله، ولعلكم تشكرون 

 (.15)الملك:    ﴾الذي جعل لكم الأرض ذلولا، فامشوا في مناكبها وكلوا من رزقه وإليه النّشور

ثالث مستويات التسخير هو القابلية للإضافة : وتكون بتعمير الأرض بالمزارع والمدن والمصانع والحدائق والمرافق  

 الأرضمن    أنشاكمهو    ، اعبدوا الله ما لكم من اله غيره﴿الميسرة للحياة، وهو ما تضمنه إجمالا قوله تعالى:  

ولقد مكناكم ﴿(. كما في قوله تعالى:  61)هود:    ﴾ ربي قريب مجيب  إن  إليهفاستغفروه ثم توبوا    ،واستعمركم فيها

 (. 10)الأعراف:    ﴾ في الأرض وجعلنا لكم فيها معايش قليلا ما تشكرون 

ما يحتاجه  واستحداث كل  بناء  العمارة بالعمل على  الأولى هو طلب  الآية  والاستعمار في سياق 

فالعمارة تحويل الأرض إلى حال تصلح بها أن ينتفع من فوائدها المترقبة منها : " الطباطبائيالإنسان. يقول  

هو والتنزهّ فيها والاستعمار  كعمارة الدار للسكنى والمسجد للعبادة والزرع للحرث والحديقة لاجتناء فاكهتها  

فوائدها من  يطلب  بما  ينتفع  تصلح لأن  عامرة  الأرض  أن يجعل  الإنسان  من  يطلب  العمارة بأن  ."    طلب 

 (. الميزان في تفسير القرآن)

لى إو ﴿وهذا المعنى يقابله التحطيم والتهديم والفساد في الأرض وهو بالتأكيد منهي عنه، كما في قوله تعالى:        

الكيل والميزان   فأوفواشعيبا قال يا قوم اعبدوا الله ما لكم من اله غيره قد جاءتكم بينة من ربكم  أخاهممدين  

)الأعراف:   ﴾كنتم مؤمنين  إن ذلكم خير لكم    إصلاحهابعد    الأرضولا تفسدوا في    أشياءهمولا تبخسوا الناس  

  (. 152)الشعراء:    ﴾          ولا يصلحون  الأرض الذين يفسدون في  ﴿(. وقد ندّد القرآن الكريم بأولئك  85

الله لا  ﴿( و205)البقرة:   ﴾ليفسد فيها ويهلك الحرث والنسل الأرض تولى سعى في  إذا﴿كما شهّر بالذي 

 )نفسه(.   ﴾ يحب الفساد



51 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

والدرس التربوي الذي نستخلصه من هذا هو ضرورة غرس الروح الإيجابية في نفوس الناشئة: روح البناء والتعمير 

 والمحافظة على التوازن البيئي، وتوجيههم نحو ابتكار نماذج تنموية مستدامة. 

 . نظرية المعرفة في الإسلام 5

جاء في عنصر الاستخلاف أن العقل وحرية الإرادة هو مناطا الاستخلاف والتكليف، كما جاء في العنصر 

أوّل مستوى من مستويات التسخير هو القابلية للفهم. فالقاسم المشترك بين الاستخلاف والتسخير السابق أن  

هو التفكير والمعرفة والفهم، وهذا يقودنا إلى محاولة التعرف على نظرية المعرفة في الإسلام، إذ على شكل المعرفة 

 وطريقة تحصيلها تتوقف درجة التسخير ومرتبة الاستخلاف. 

 الولادة على الفطرة والعلم لا يحصل لغير الأنبياء إلا بالاكتساب -أ

معرفية على غاية من الأهمية، وهي حقيقة ولادة الإنسان وليس لديه من المعرفة -يقرر القرآن الكريم حقيقة نفس 

إلا الاستعدادات الأوّلية لاكتسابها، وهو بهذا ينفي نظرية أفلاطون في أن "المعرفة تذكر والجهل نسيان". قال 

بطون    أخرجكم والله  ﴿تعالى:   السمع    أمهاتكم من  لكم  وجعل  شيئا  تعلمون  لعلكم   والأفئدة   والأبصارلا 

 (.78)النحل:    ﴾ تشكرون 

فالإنسان إذن يولد على الفطرة، أي الطبيعة السوية الأساسية المتناسبة مع خلقة والمناسبة لاستمرار نوعه على 

وجهك للدين حنيفا فطرة الله التي فطر الناس عليها لا تبديل لخلق الله ذلك الدين القيم   فأقم﴿أحسن صورة:  

  (.30)الروم:    ﴾ الناس لا يعلمون   أكثرولكن 



52 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

 .1" يمجّسانه فأبواه يهوّدانه أو ينصّرانه أو ة  كل مولود يولد على الفطر وقال الرسول)ص( " 

الأنبياء  الموحى إلى  الوحي  إلا بالاكتساب، ونستثني من هذا  الحاصل للإنسان لا يكون  العلم  فإن  وعليه، 

أحدا، إلا من ارتضى من عالم الغيب فلا يظهر على غيبه  ﴿والرسل أو ما يهبهم الله عزّ وجلّ من علم لدنّي:  

تلك من أنباء ﴿(. وكما في قوله تعالى:  27-26)الجن:    ﴾ رسول فإنه يسلك من بين يديه ومن خلفه رصدا

وكذلك ﴿(. وفي موضع آخر  49)هود:    ﴾الغيب نوحيها إليك ما كنت تعلمها أنت ولا قومك من قبل هذا

أوحينا إليك روحا من أمرنا ما كنت تدري ما الكتاب ولا الإيمان ولكن جعلناه نورا نهدي به من نشاء من 

فوجدا عبدا من عبادنا ﴿(. وقال تعالى عن العلم الذي وهبه للعبد الصالح الِخضر:  52)الزخرف:    ﴾عبادنا

   (.65)الكهف:    ﴾رحمة من عندنا وعلمناه من لدنا علما  آتيناه

وبطبيعة الحال لا يكتم الأنبياء والرسل العلم والحكمة والشرائع التي أوحى الله لهم بها، بل هم مطالبون بتبليغها 

رسولا منهم   الأميينهو الذي بعث في  ﴿بكل أمانة، ولذلك يحصل للناس علم منها من طريق الأنبياء والرسل:  

 (. 2)الجمعة:    ﴾ويزكيهم ويعلمهم الكتاب والحكمة وان كانوا من قبل لفي ضلال مبين  آياتهيتلو عليهم  

 وفي ما عدا ذلك فلا تكون المعرفة إلا بطرق موضوعية لا أصل للغيبيات فيها. 

النفس الحقيقة  هذه  على  يترتب  الإنسان -وما  قبل  من  للمعارف  الذاتي  البناء  في  )المتمثلة  معرفية 

الناحية الأخلاقية، فأمر على غاية من الأهمية: وهو أن الإنسان لا يتحمل ما سمته المسيحية  العادي( من 

اراته وعلى أعماله، وله فرصة بالخطيئة الأولى ويولد وهو محرر من أي وزر ومن أي مسؤولية سابقة على اختي

 
. ومسلم كتاب القدر، باب معنى كل مولود يولد  1359رواه البخاري، كتاب الجنائز، باب: إذا سلم الصبي فمات رقم    متفق عليه.  1

 .6697على الفطرة رقم 



53 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

)السنن   1مفتوحة إلى أبعد الحدود لبناء ذاته وتشكيل وضعه في العالم وفق ما يشاء في إطار المشيئة الإلهية 

 الكونية الثابتة التي خلقها الله تعالى(. 

 التعليم الإلهي للبشر من غير طريق الوحي:  -ب

(. التعليم الإلهي المشار إليه في هذه 282)البقرة:    ﴾واتقوا الله ويعلّمكم الله والله بكلّ شيء عليم﴿قال تعالى:  

الآية الكريمة لا يخصّ الأنبياء والرسل فقط، بل يشمل كل العاقلين المتقين، ووسائله طبيعية ولكنها ليست 

. وهذا التعليم الإلهي يكون بأمور ثلاث: الملكات 2محض مادية، إذ يتدخّل فيها الجانب الوجداني والروحي 

والاستعدادات الطبيعية التي وهبها الله تعالى للنوع الإنساني ككل والآيات القوية والحية التي بثّها له في الكون 

والقدرة على استيعابها ضمن شروطها المادية)من حيث كائن عاقل( وعلى الاعتبار منها ضمن أبعادها الأخلاقية 

من حيث هو كائن روحي(، وهذه القدرة تزداد بقدر صفاء الذهن والرغبة في الفهم والفعل الصالح بالمعنيين )

اعتماد  التربوي من كل هذا هو ضرورة  الفساد(. والدرس  العباد وتجنب  المادي )النجاعة( والأخلاقي )نفع 

الدافعية وسيرورات اتخاذ القرارات واختيار   آيات الله )الظواهر الطبيعية( ومعرفة قوانين الإدراك البشري وأنواع

 الأفعال. وهذه اليوم مباحث كبرى في علم النفس المعرفي الذي يدمج بين العرفان  والدافعية والوجدان. 

 
  ثمة فرق أحيانا بين ما يشاءه الله وبين ما يحبّه: فالله قد هدى الإنسان النجدين )الكفر والإيمان أو الضلالة والهدى( ولكنه لا يرضى 1

 لعباد الكفر، وقد شاء أن يخلق إبليس وأن يدعه يحاول التأثير على ابن آدم، ولكنه لا يحب للإنسان اتباع خطوات الشيطان. 

مثله  –والرّوح أمر إلهي طبيعي، مهما بدا لنا خلاف ذلك، كما يؤكّد ذلك محمد إقبال عن حق، من بعد ابن خلدون الذي يؤكّد    2
وقد تقدّم    ») فصل  "علوم الأنبياء عليهم السلام"(:    المقدّمةعلى طبيعية ظاهرة الوحي نفسها. يقول ابن خلدون في  -مثل محمد إقبال

عي  لنا الكلام في الوحي أوّل الكتاب في فصل  المدركين للغيب، وبينا أن هنالك أن الوجود كله في عوالمه البسيطة والمركبة على ترتيب طبي
 (. 572)ص.  « من أعلاها إلى أسفلها متصلة كلّها اتصالا لا ينخرم.

 

 

 



54 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

 التوحيد محاربة للأوهام وإرساء لأوّل قاعدة بناء علمي صحيح  -ج

إنّ التوحيد في معناه الكوني هو شرط بناء العلم والتحكم في أسباب الفعل في الطبيعة. وذلك أنه لو 

آمن الإنسان بوجود آلهة متعددة فإن ذلك يعني إيمانه بتعدد المنظومات الكونية وتداخلها. فكل إله سيسعى 

الذي هو إنسان ساذج التفكير.  لمشركإلى فرض قانونه على العالم ومن هنا يتكون التشويش والتناقض في ذهن ا

الفكر  ذلك  أكّد على  الفضاء )كما  لتجانس  تبعا  واحد  لقانون  الطبيعة كلها  يسلم بخضوع  أن  إذ عوض 

الحديث منذ ديكارت بنفسه لفكرة انقسام الكون إلى عالمين: عالم ما فوق القمر، عالم الخير والمثل العليا وعالم 

فساد( تجده يؤمن بالخرافات والشعوذات لأنه لا يحكتم في فهم الظواهر الغريبة ما تحت القمر، عالم الكون وال 

عنه )وهي غريبة لأنه لم يدرسها سابقا دراسة علمية( إلى عقل علمي موحد وإنما يجوّز ظهور عدّة منظومات 

اده الباطل. ومن هنا كونية متوازية بل ومتداخلة، لتعدّد الآلهة ذات التأثيرات المتفاوتة في العالم كما في اعتق 

معرفيا( لبناء العلم بل هو أول شرط وبدونه -يصبح التوحيد الذي هو جوهر الإيمان شرطا ابستيمولوجيا )نفسيا

يكون العلم مستحيلا. وكل العلماء في العصر الحديث موحّدون بمعنى لا يؤمنون بتعدّد المنظومات الكونية، 

أي نقطة منها. بدأ التوحيد دينيا ولكنّه تحول إلى وعي كوني بديهي فالطبيعة واحدة وتخضع لنفس القوانين في  

لدى كل البشر، باستثناء بعض الجماعات الاثنية المنعزلة في الغابات. الشرك إذن من الناحية المعرفية هو إشراك 

لها لقوانين عدة منظومات في التحكم في سير الحوادث في الكون، والتوحيد معرفيا هو التسليم بخضوع الطبيعة ك

واحدة. أما ما يعرف في الابستيمولوجيا الحديثة باختلاف البراديغمات العلمية )النماذج الإرشادية( من رابطة 

العرفاني  البراديغم  أو  الفيزياء  في  التموجات  براديغم  عن  المختلف  الجزئيات  براديغم  )مثال  أخرى  إلى  علمية 

النفس. علم  السلوكي في  البراديغم  عن  أو المختلف  ماديةّ كانت  الظواهر  مقاربة  نماذج  فيه  تتنوع  والتي   )..

اجتماعية أو نفسية أو غيرها فإنها لا تنطلق من فرضية خضوع هذه الظواهر لمنظومات تحكمية متوازية، بل إننا  



55 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

نجدها على العكس من ذلك تسلّم بخضوع كل ظاهرة لقانون واحد يزداد أو يقل تعقيدا ولكن تعدّدها يعكس 

 فقط تعدد زوايا النظر ودرجات العمق والشمولية لنفس الظاهرة. 

فنجد مثلا فيزياء ماكسويل تشمل ظواهر مادية لا تحتويها فيزياء نيوتن، وفيزياء آينشتاين تتجاوزهما معا. كذلك 

استجابة  تأتي أبحاث -الأمر في دراسة الظواهر النفسية فبينما تكتفي المدرسة السلوكية بدراسة الزوج : مثير 

 اء على ما بداخلها من سيرورات نفسية معرفية خفية. التيار العرفاني لتلج إلى العلبة السوداء وتسلط الأضو 

هذا هو معنى الإيمان إذن الذي تفتح به على الإنسان بركات من السماء والأرض وهو التوحيد أي خضوع 

العلم  الأول لإمكان  المعرفي  الشرط  أفرز  الذي  الاعتقادي  الديني  الشرط  هذا  ولكن  الواحد.  للقانون  الكلّ 

ت من السماء والأرض، فلا )مصادرة تجانس الفضاء كما أكدها ديكارت( لا يكفي للحصول فعلا على بركا

بد من "التقوى". والتقوى تعني عمليّا الاستقامة ومن الاستقامة عدم إهلاك الحرث والنسل كما جاء في القرآن 

الابستيمولوجية  الثورة  بفعل  الطبيعة  وسيدا على  لنفسه  مالكا  يصبح  عندما  الإنسان  فإن  وبالتالي،  الكريم. 

لذلك( التالية على الثورة العقدية )وحدة الإله( قد يطغى في تعامله مع   )تجانس الفضاء ووحدة القوانين تبعا 

ثروات الطبيعة فيبدد العديد من طاقتها في إفناء الجنس البشري ويفسد التوازن البيئي بفعل التلويث بالإشعاعات 

خطته في استغلال النووية وغيرها وذلك لكونه يجعل من الربح السريع والتنمية الظرفية ولا المستديمة عمادي  

ثروات الطبيعة. فإذا اجتمع إلى إيمانه )التوحيد( التقوى )الاستقامة والتي منها وقاية نفسه وغيره من مخاطر 

الاستخدام العشوائي لإمكانات استغلال الطبيعة بفضل وسائله العملية( حصلت له بركات من السماء والأرض 

مثل الطاقة الشمسية )من السماء( والمياه )التي تستخدم في أي انتفع بأقصى حدّ ممكن من خيرات الطبيعة،  

عديد الأغراض ولا للشرب فقط، من الأرض( ولم ينفق أموالا وطاقات لإصلاح ما تسبب فيه من أضرار 

 بالمنظومة البيئية. 



56 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

 مصادر البناء المعرفي في القرآن الكريم والفكر الإسلامي الأصيل  -د

خلافا للمنهج اليوناني القديم في بناء المعارف، لم تقتصر نظرية الإسلام المعرفية على التأملات المجرّدة، 

كما أنها لم ترض بالاقتصار على شهادة الحواس التي قد تخطئ في تقدير الأمور ومعرفة الحقيقة الموضوعية، بل 

قريبا ما انتهى إليه الفكر العلمي الحديث مع وضعت أسس منهج عقلانية تطبيقية استقرائية تجريبية، وهو ت

 تاليا.   غاستون باشلارأوّلا ثم مع    روجيه بيكون 

 الإدراكات الحسية واستقراء جزئيات الطبيعة:    -1-د

العالم: قال تعالى:   انظروا ماذا في السماوات ﴿لقد حثنا الله عزّ وجلّ على استخدام حواسنا في معرفة  قل 

قال  101)يونس:    ﴾والأرض الخلق﴿(. كما  بدأ  فانظروا كيف  (.  20)العنكبوت:    ﴾ قل سيروا في الأرض 

الحسّ  والبحث، وجعل  للتجربة  النتائج  ترك هذه  ولكنّه  إليه.  دعا  الذي  النظر  نتائج هذا  يقرر  لم  و"الدين 

(. ولكن علينا أن 277، ص.  محاضراتالإنساني معيار ما يثبت منها وما لا يثبت." )الفاضل بن عاشور،  

نحذر هنا أن نفهم من هذا الاعتماد على الحس لوحده من دون مراقبته بالعقل، إذ الحس قد يكون خادعا 

بالرغم من تأكد إدراكه، فلا يكتمل الإدراك إلا بالعقل، وقد يدرك العقل من الظواهر المادية ما لا تدركه 

تعالى مثلا   قوله  تر  ألم  السما﴿الحواس.  الذي رفع  العرش وسخر الله  استوى على  ترونها ثم  وات بغير عمد 

 (.2)الرعد:    ﴾لعلكم بلقاء ربكم توقنون   الآياتيفصل    الأمرمسمى يدبر    لأجلالشمس والقمر كل يجري  

وهذه العمد هي التي اكتشفها من بعد العالم الفيزيائي إسحاق نيوتن في شكل قانون الجاذبية الكونية. ولقد 

حصل تبعا للثورة التي أحدثها نيوتن في الفيزياء القول بالتجربة العقلية المؤطرة بحدسي الزمان والمكان المحضين 

نجدها تتطابق إلى حدّ ما على الأقل مع التصور التي  -كما نجد في الفلسفة الكانطية. ففي هذه الفلسفة  



57 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

المعرفة لنظرية  العقل   -1القرآني  الفوضى وفي  العالم  "في  إذ  الخاصة،  العالم بإدراجه ضمن تجاربه  العقل  يدرك 

. وهذه التجارب لا تتم إلا باستقبال مشتتات العالم نقد العقل الخالصالنظام"، كما يقول كانط في كتابه  

الخارجي في الحساسية المتعالية بفضل حدسي الزمان والمكان الماقبليين ثم تضمن ملكة الفهم ]بعد ذلك[ وحدة 

الظواهر عن طريق بعض المقولات )المكان والزمان والنسبية(. وانطباق المقولات على الحدوسات هو ما يحقق 

المقولات بدون حدوسات جوفاء والحدوسات بدون مقولات »جربة في العقل وبدون ذلك لا تتم. ف اكتمال الت

. من المستحيل على العقل أن يدرك شيئا )الذهن في الاصطلاح الكانطي( إلا وله أصل في التجربة «عمياء

تها الكثيرة مع العالم المادي. الحسية الخارجية. كل المفاهيم بما فيها الأكثر تجريدا، كان منطلق نشأتها من تفاعلا

لنعط مثالا على ذلك، إننا نصف الفكر الذي يتسم بالثراء والقدرة الكبيرة على الإحاطة بموضوعه بأنه فكر 

عميق. مفهوم العمق هذا مفهوم ذو أصل هندسي، اكتسبناه من خلال بنائنا المتدرج منذ طفولتنا الصغرى 

أبعاده الثلاث الطول والعرض والارتفاع أو العمق، بتوسط حركة الجسم في   لشامة )بنية ذهنية أولية( المكان في 

الفضاء، كالسقوط والقيام والانحناء... الخ. مثال آخر: عندما نقول إن هذا القول صواب. الصواب يتضمن 

بق أو معنى التطابق مع معيار أو التوافق مع أمر آخر، أو النجاعة أي تحقيق الهدف أو إصابة الهدف. والتطا

 .التوافق أو إصابة الهدف لنا معها خبرات حسية طويلة في طفولتنا وما بعد طفولتنا

ولذلك لا تكتمل المعرفة الحقة إلا بالذهاب والإياب بين العقل وموجودات العالم الحسية، ولهذا لا يفتر القرآن 

تعالى:   قوله  معا. من ذلك مثلا  يؤكّد عليهما  والنجوم ﴿الكريم  والقمر  والنهار والشمس  الليل  وسخّر لكم 

(، فبعد أن ذكر ظواهر الكون المادية التي 12)النحل:    ﴾مسخّرات بأمره، إنّ في ذلك لآيات لقوم يعقلون 

 
يؤخذ على نظرية كانط الاستناد الكلي على فيزياء نيوتن في القول بإطلاقية حدسي المكان والزمان، إذ جاءت فيزياء انشتاين من    1

 بعدها لتقرر حقيقة نسبية هذين الأمرين.



58 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

تدرك بالحواس، أكّد أنه لا يدرك ما فيها منة حكمة ونظام إلا من نظر فيها بعقله )لقوم يعقلون(. ويقول 

إن العقل والحواس جميعا مسؤولة، لا تنفرد إحداها عن الأخريات في تحمّل »  عماد الدين خليل في هذا المعنى:

تبعة البحث والتمحيص والاختيار...والإنسان مبتلى بهذه المسؤولية لأنه من طينة أخرى غير طينة الأنعام:        

 (. 2)الإنسان:    ﴾إنا خلقنا الإنسان من نطفة أمشاج نبتليه فجعلناه سميعا بصيرا﴿

القول بضرورة تربية إن تأكيد القرآن الكريم على استخدام الحواس في مرحلة أولى لمعرفة أشياء العالم يدفعنا إلى 

حواس الناشئة وتطوير قدرتها على إدراك موضوعات العالم الخارجي، وهو عين ما أكدت عليه "البيداغوجيات 

النشيطة" في العصر الحديث. وقد اعتمدت هذه الفكرة مبدأ بيداغوجيا في تعليم الطفل الحساب وبناء الأعداد، 

صغار، بل وحت مع المراهقين وطلبة الاختصاصات العلمية في كما اعتمدت في الإيقاظ العلمي للمتعلمين ال 

حصص العلوم الطبيعية والفيزيائية )مرحلة الملاحظة وكذلك في التعرف على خصائص المادة في الكيمياء وعلى 

خصائص الأجسام وتركيبة الخلايا في علوم الحياة(. ومن هنا وجوب الابتعاد الكلّي عن التعليم اللفظي. وكما 

أن نفكر هو أن »ل العالم السويسري جان بياجيه، استنادا على دور الحس والفعل في بناء المعرفة العلمية:  يقو 

. وبالتالي لا بدّ من تمكين المتعلمين من فرص ومساحات واسعة للفعل والتجربة والتلمّس، وعدم الاكتفاء «نفعل

 بالإملاء والتلقين، فإنه لا ينفع في بناء العلوم شيئا.

وعلى صعيد آخر يمكن تدريب الحواس على الملاحظة الدقيقة من وضع فرضيات مناسبة لفهم الظواهر الطبيعية، 

كما يمكن التدريب على التحكم في أعضاء الجسم والسيطرة على حركاتها من التألق في مجالي الأنشطة البدنية 



59 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

موضع بأهمية وأداء الأعمال اليدوية بكل حذق من جهة ثانية. وقد نوه القرآن الكريم في أكثر من   1من جهة 

 تعلم الصنائع وإتقانها، خلافا للفكر الفلسفي اليوناني القديم الذي يحط من شأن العمل اليدوي.  

 ﴾وعلمناه صنعة لبوس لكم لتحصنكم من بأسكم فهل انتم شاكرون ﴿ونضرب على ذلك أمثلة: قال تعالى:  

وكانت قبل داود  السلاح كله ، درعا كان أو جوشنا أو سيفا أو رمحا   واللبوس عند العرب :  (.80)الأنبياء:  

 ﴾ ولقد آتينا داوود منا فضلا يا جبال أوبي معه والطير وألنّا له الحديد   صفائح )تفسير الطبري(. وقال تعالى: ﴿

 (. 10)سبأ:  

آتوني زبر الحديد حت إذا ساوى بين الصدفين قال انفخوا حت إذا جعله ﴿وعلى لسان ذي القرنين قال تعالى:  

(. وتبرز هنا صناعات البناء والحدادة واللحام. أما نوح عيه 96)الكهف:    ﴾نارا قال آتوني افرغ عليه قطرا

(.  27)المؤمنون:    ﴾فأوحينا إليه أن اصنع الفلك بأعيننا ووحينا﴿السلام فقد تعلم صناعة النجارة والفلك:  

إذ كانت   الشعبي،  المخيال  يتصور ذلك  اليوم كما  تشبه تماما مراكب وسفن  الفلك لا  ألواح ﴿وهذه  ذات 

قد تكون مسامير وقد تكون حبالا وأليافا نباتية )أغصان طرية ذات ألياف   والدسر(.  13)القمر:    ﴾ودسر

 طبيعية(، وهذا أقرب. 

 القلم: المعرفة الرمزية المجردة  -2  -د

 (.4-3)العلق:    ﴾الإنسان ما لم يعلماقرأ وربك الأكرم الذي علم بالقلم. علم  ﴿قال تعالى:  

 
 وقد اقتبسها من نصائح الرسول )ص( لأصحابه.  « والرماية وركوب الخيلعلموا أولادكم السياحة  » وقد أثر عن عمر رضي الله عنه قوله    1



60 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

يرمز القلم إلى المعرفة العقلية المجردة، أي غير الحسية. فالقلم يحول المعارف إلى رموز ومفاهيم مجردة. ولذلك فإن 

ثاني طريق يدلنا عليم القرآن الكريم ويقرهّ لتحصيل المعارف والعلوم هو العقل والتفكير المجرد. يقول الشيخ محمد 

"إن العقل أساس الحياة كلها حت العقيدة الدينية" )ومضات فكر، الدار العربية للكتاب،   الفاضل بن عاشور: 

(. ولذلك فإن القرآن الكريم يعلي من شأن البرهان على حساب الجدال المستند 217طرابلس/ تونس، ص.  

على مجرد الظن. فقد جعل القرآن الكريم من البرهان العقلي )المجرد أصلا أو المنتزع من الحس بالتجريد( حكما 

وبين من يردّ دعوته إلى التوحيد وإلى نظامه الأخلاقي الرفيع، إذ هو حجة موضوعية محايدة، فتواترت    بينه

الداعية إليه: المؤمنون:   111)البقرة:    ﴾قل هاتوا برهانكم إن كنتم صادقين﴿  الآيات  وانظر كذلك الآيات 

،  46، العنكبوت:  111، النحل:149و  38، الأنعام  75و  32، القصص:  64، النمل:  174، النساء:  117

 (.8الحج:  

وما يتبع أكثرهم إلا ظنا. إن الظنّ لا يغني ﴿  كما اعتبر الافتقار إلى الدليل العقلي ضعفا في الخطاب والحجة:

 (.36)يونس:    ﴾من الحقّ شيئا

 جدلية الإدراك الحسي والنظر العقلي:   -3-د

 عين القرآن الكريم في آية واحدة مصدرين أساسيين للمعرفة: الآفاق والأنفس، وذلك في قوله تعالى: 

 (.53)فصلت:    ﴾سنريهم آياتنا في الآفاق وفي أنفسهم حت يتبين لهم أنه الحق ﴿

فالآفاق هي العالم الخارجي وهو نوعان: العالم الطبيعي والعالم الإنساني بلحظاته الزمنية الثلاث: الماضي والحاضر 

والمستقبل. النظر المنهجي في العالم الطبيعي ينتج عنه بناء العلم الطبيعي، والنظر المنهجي في العالم الإنساني 

العلوم الإنسانية. وكمثال على  بناء  ابن   ينتج عنه  البشري الذي أسسه  العمران  النظرين مجتمعين نذكر علم 

خلدون. فابن خلدون نظر في الطبيعة وتدرج الخلق فيها نحو الكمال وأسس عليها نظريته في التاريخ والعمران 



61 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

البشري. فجمع بين النظر في طبيعة الموجودات وفي طبائع العمران على نحو عقلي استقرائي فريد، وهو في كل 

ذلك قد استفاد من روح القرآن الكريم في الحث على مثل هذا النظر. ومن الآيات المشيرة إلى وجود القوانين 

اخرج قومك   أن  بآياتناموسى    أرسلناولقد  ﴿:  الموضوعية للتاريخ، كما أدرك ذلك مبكرا ابن خلدون، قوله تعالى

(. فأيام الله 5)إبراهيم:    ﴾      لكل صبار شكور  لآيات في ذلك    إنالله    بأيام النور وذكرهم    إلى من الظلمات  

 ﴾ جلأمة  أ ولكل  ﴿ هي سننه في التاريخ ونماذجه التاريخية الكبرى التي عليها تسير أحوال الأمم. وقوله تعالى:  

 فيه ذكر للدورة الحضارية والتاريخية، وهي تتبع مدى صلاح الأمة أو فسادها في الأرض.   (34)الأعراف:  

أما المصدر الثاني للمعرفة المذكور في الآية السابقة فهو الأنفس: أي البناء الذاتي للمعرفة من طريق 

العقل. وقد تكون الأنفس موضوعا للمعرفة إلى جانب كونها مصدرا وأداة لها، وفي هذه الحالة ينتج عن النظر 

الجهاز النفسي( بأنواعه: التحليلي والمعرفي   فيها منهجيا علوم الطب )النظر في الأجسام( وعلم النفس )النظر في 

والتربوي وغيره. كما أن الأنفس عندما تكون جماعة تكون موضوعا لعلم النفس الاجتماعي ولعلم الاجتماع 

 وعلم الإناسة )الأنتروبولوجيا( وغيرها من العلوم الإنسانية والاجتماعية.

 ﴾ كان عنه مسؤولا  أولئك السمع والبصر والفؤاد كل    إن ولا تقف ما ليس لك به علم  ﴿وبالعودة إلى قوله تعالى:  

(. نلاحظ أنه بعد أن ذكر الله عزّ وجلّ العلم ذكر وسائل تحصيله وهي الحواس )السمع والبصر( 36)الإسراء:  

والفؤاد )ومركزه الدماغ وهو الذي ينظم مشتتات الإدراكات الحسية ويمنحها معنى مخصوصا بحسب السياق 

بالعالم الخارجي والعقل والوضعية( وقد فهمه ابن خلدون على أنه الفكر بأنواعه الثلاثة: التصورات الخاصة  

العملي الذي سماه تجريبيا )لما يحصل له من التجارب اليومية( والعقل النظري، وهذا نراه قولا حسنا وجامعا. 

الفؤاد له خاصيات متشابهة عند كل الناس وله  للمسموعات والمبصرات أي معنى. و فمن دون فؤاد لا يكون 



62 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

خاصيات أخرى تختلف من فرد إلى آخر بحسب تجربة الحياة والتربية المتلقاة. ولذلك كما ذكر الفؤاد في القرآن 

 (.37)إبراهيم/  «إليهممن الناس تهوي   أفئدة »فاجعل  الكريم فردا، ذكر جمعا:  

يكون أولا وقبل كل شيء يقول الفاضل بن عاشور: "إدراك هذه الحقائق التي هي حقائق الأشياء الثابتة إنما  

بالحس، وبتسليط الإدراك الحسي على المحسوسات وتوجيهه إلى ملاحظتها حت لا تكون المحسوسات مارةّ 

أمام الحواس، والحواسّ غافلة عن إدراكها وتسجيلها. ثم جعل الحسّ مطية إلى الإدراك الفكري، إلى الإدراك 

(. وهكذا فإن الواقعية المعرفية الإسلامية 267، ص.المحاضرات)العقلي المجرد. وبذلك وصل بين الحسّ والعقل"  

تختلف اختلافا بينا عن واقعية المذاهب المعرفية اليونانية التي تشعبت إلى واقعية عقلية وواقعية حاسيّة وواقعية 

 مثالية. 

ومن لطائف ما انتبه إليه الفاضل بن عاشور في هذا الباب، هو أنه لما اتخذ المنهج المعرفي الإسلامي الحس 

مطية إلى إدراك الفكر، "فإنه قد استعمل كلمة "النظر" في ذلك الاستعمال العجيب الذي ساعد عليه الاشتراك 

 في دعوة الإسلام يتناول أمرين:  الوضعيّ أو الحاصل بالاستعمال في كلمة "النظر" فأصبح "النظر"

 نظرا ظاهرا هو موضوع الإدراكات الحسية،   -

 ونظرا باطنا هو موضع المدركات العقلية...  -

 وبذلك تقوى العقل بهذه الدعوة قوّة عظيمة لا عهد له بها من قبل...

...وهذا العقل الذي أعطته الدعوة الإسلامية القوة المطلقة، إنما هو موهبة مشاعة بين جميع البشر على ما 

 (.269  -268بينهم من الخلاف." )ص.  

وبهذا يتقرر عدم إمكان حصول المعرفة الموضوعية بالإلهام، "لأن النظرية الإسلامية أقيمت على أن الإلهام ليس 

الباطنية التي أجمع كبار 70من أسباب المعرفة" )المصدر السابق، ص.   (. وهو ما يسدّ الباب أمام دعاوى 



63 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

علماء المسلمين "من أبي بكر بن العربي إلى جمال الدين الأفغاني، على أن نظرية الباطنية والعلم الموهوب ليست 

(. ولذا وجب الحذر كل الحذر 272إسلامية وإنّما هي دسيسة مدبرّة ضدّ الإسلام." )المصدر السابق، ص. 

ذي يستتبع التلقين والاتباع ولا التفكير والإبداع. من القول بالعلم الموهوب والعلوم الدنية والإمام المعصوم، ال 

 وهذا محذر خطير علينا أن نجنبه ناشئتنا.

لقد حقق العقل العلمي الإسلامي قفزة نوعية هائلة بفضل القطيعة الإبستيمولوجية التي دشّنها ذلك 

العقل مع الفكر والمنهج اليونانيين المستندين إلى محض تأمّلات واستنتاجات مجردة، تهم حت المجال الطبيعي 

، عندما   1إلى المنهج الاستقرائي التجريبي. ونحن متفقون هنا تماما مع إقبال  العرب نفسه، وبفضل توجّه العلماء

يوعز هذا التحوّل في الفكر العربي إلى التأثير القرآني: هذه الدّعوة الموجّهة من القرآن إلى الفكر للنظر في العالم 

المسلمين  العلماء  فهم  العالم، مع  بذلك  بكثرة والمتّصلة  المضروبة  الأمثلة  المحسوس)الطبيعي والإنساني( وهذه 

غيرة للكون وامتداده اللّانهائي، كل هذا قاد هؤلاء إلى نقد ودحض الفكر للنظرة القرآنية بخصوص الطبيعة المت

اليوناني)باستثناء المنطق وما صحّ لديهم من رياضيات نقية من شوائب التصورات الميتافيزيقية الخرافية(. ولكنهم  

الفلسفية المشدودة   لم يتوصلوا إلى تحقيق ذلك إلّا عندما تبيّن لهم أنّ روح القرآن تتعارض بعمق مع النظرات

إلى التجريدات التخيّليّة العقيمة، كما هو الحال بالنسبة لقسم كبير من الفكر الفلسفي اليوناني القديم، الذي 

انبهروا وشغفوا به في البداية. ومن المعلوم جدّا الآن أنّ الأنوار والثورة العلمية الغربية لم تكن لتقع لو لم تقطع 

 سي)السكولاستيكي(.  هي كذلك مع الفكر المدر 

هذا التغير الجذري في الفكر العلمي والفلسفي في الفضاء المعرفي الإسلامي، والذي تجسّد لدى علماء         

من أمثال ابن الهيثم والخوارزمي والبيروني والكرخي الخيامي وابن الشّاطر والطّوسي وابن سهل وابن قرةّ وكمال 

 
 147- 146، ص.تجديد التفكير الديني في الإسلام في كتابه  1



64 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

، هذا التغير ليس، في نظرنا، إلّا تعبيرا ثقافيّا  1الدين الفارسي والقوهي وابن النفيس وابن تيمية وابن خلدون

عن أحد أكبر الأحداث التاريخية والثقافية والذي هو حدث ختم النبوّة، المعلن منذ قدوم الإسلام بكتابه المنير: 

الّلّ بكلّ شيء عليما﴿ القرآن:   النبيين، وكان  الّلّ وخاتم  ﴾  ما كان محمّد أبا أحد من رجالكم ولكن رسول 

، والذي بفعله تم توجيه نظر الإنسان إلى مصادر موضوعية لبناء معرفته ووعيه بالعالم بنفسه،   (40الأحزاب:  )

 مقدمة حقيقية للفعل الناجع والصالح فيه، على هدي من الأخلاقية القرآنية الرفيعة. 

 عناصر من نظرية المعرفة عند ابن خلدون:  -ھ

 شوائب الماورائياتالنشاط المعرفي نشاطا طبيعيا مخلّصا من 

يبدأ ابن خلدون بذكر ما يشترك فيه الإنسان مع الحيوان ثّم يميزه عنه بالفكر، إلا أنه سرعان ما يفاجئنا بفكرة   

وما جبل عليه »تبدو ثورية في زمانه عندما أعاد موضعة الإنس ان في مجاله الطبيعي الحيوي. يقول ابن خلدون :

من  عنده  ليس  ما  تحصيل  في  راغبا  الفكر  فيكون  الطباع،  تستدعيه  ما  تحصيل  من  الحيوان  بل  الإنسان 

بناء الأفكار 2« الإدراكات... المادي في  التفاعل مع المحيط  للقول بدور  الطبّاع قد مهد  . فهو هنا بمفهوم 

والاكتساب المعرفي )التي أكدها بياجيه اعتمادا على الملاحظة العلمية بعده بقرون( وفارق بذلك التصوّرات 

ين كالفارابي وابن سينا ولدى الفلاسفة الميتافيزيقية المعروفة في نظرية المعرفة في عصره وقبله لدى الفلاسفة المسلم

 ] وما يزعمه الحكماء الإلهيّون في تفصيل ذواته    »اليونانيين كأفلوطين وأفلاطون وغيره م. وعن هؤلاء يقول: 

 
، سلسلة تاريخ العلوم  ابن الهيثم( - القوهي - والمناظر في القرن الرّابع هجري )ابن سهل علم الهندسةانظر مثلا راشد، رشدي،   1

، تونس،  ابستيمية مولد العقل العلمي الحديث: ختم النبوة. وانظر كتابنا 1996(، مركز دراسات الوحدة العربية، 3عند العرب)
2002 . 

هامش "فصل في الفكر الإنساني" عوضا عن "فصل في أن العلم والتعليم طبيعي في العمران البشري"، الذي  ،  المقدّمةابن خلدون،   2
 521ص.  1991ورد في نسخة دار الكتاب، ذكره ناشر الدار التونسية للنشر، 



65 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

، فليس شيء م ن ذلك بيقينّي لاختلال شرط [المفارقة    ] وترتيبها، المسمّاة عندهم بالعقول    [ العلم الرّوحاني  

. وهذا لعمري قطع إبستمولوجي حاد وخط تمايز وافتراق شديد الوضوح مع أفكار 1« البرهان النظريّ فيه

 الأفلاطونية المحدثة حول العقول المفارقة واتصالها بعقول البشر لتمكينها من المعارف الصحيحة. 

بل ل ربّما تج اوز بذلك على هذا الصّعي د، اللحظ ة الديكارتية نفسها التي تفصل بين الفكر والجسد وبين الروح    

يقول صراحة: "أنّ  ابن خلدون مجرد تأويل من لدننّا، فهاهو  تعليقنا الأخير على قول  والمادة. وإذا بدا أن 

. ولكنه بطبيعة الحال كائن حي مكرم بالعقل وبالروح المفطورة على الإيمان 2الإنسان من جنس الحيوانات"

. فهل بعد 3«هذا الفكر إنّما يحصل له بعد كمال الحيوانية فيه  » بربها. ويقول عن العقل النظري الحاصل له:  

على حساب النظرة الماورائية السائدة   4هذا الوضوح من وضوح في تقرير وجوب توفر الشرط الطبيعي للأفكار 

بل إن ابن خلدون يذهب إلى أبعد من ذلك بكثير عندما يتبنى صراحة   !في عصره وما بعده لقرون أخرى طويلة

"إن الذوات التي في آخر كلّ أفق من العوالم مستعدّة لأن تنقلب إلى الذّات التي   نظرة تطورية للكائنات الحية :

تجاورها من الأسفل إلى الأعلى، استعدادا طبيعيا كما في العناصر الجسمانية البسيطة، وكما )هو( في النخل 

 
 . 571ص.  1991، الدار التونسية للنشر، في علوم البشر وعلوم الملائكةالمصدر السابق، فصل   1
 .537، ص.أن الإنسان جاهل الذات عالم بالكسبالمصدر السابق، فصل   2
 المصدر السابق نفسه.   3

بالمعنى الموجود في      Naturalismمصطلح طبيعي في سياق تحليلي وفي سياق كلام ابن خلدون ليس المراد منه الإحالة إلى    4
لم  الفكر الغربي وليس المقصود به الاقتصار على الطبيعة مصدرا للمعرفة والتكوين بل إن للثقافة دور هام في بناء الشخصية المعرفية للمتع

ر المعرفة يؤطر  ومن هذه الثقافة ثقافة الوحي والسنة والشريعة بصفة عامة، وإنما المقصود أن التفاعل مع الطبيعة مصدر هام من مصاد
 بمقولات العقل الأساسية التي تبنى بذاتها تدريجيا في تفاعلنا مع المحيط الطبيعي والثقافي، وسأزيد هذا التوضيح في نصي. 

 



66 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

أفق الحيوان، وكما في القردة التي استجمع فيها  1والكرم من آخر أفق النبات مع الحلزون والصّدف من )أول( 

 .2الكيس والإدراك مع الإنسان صاحب الفكر والرّويةّ" 

وإنما أمكن لعلم النفس الحديث الظهور عندما أخذ بأفكار شبيهة بهذه. بل إن عالم النفس النشوئي 

السويسري المشهور جان بياجيه قد بنى نظرية البنائية المعرفية كلها على النموذج البيولوجي الطبيعي فاستقدم 

 .  adaptationو التكيّف    accommodationو الملاءمة    assimilationمنه مفهوم الاستيعاب  

فيبدو لنا إذن تأكيد ابن خلدون على ضمّ الإنسان إلى المملكة الطبيعية بقوله  "وما جبل عليه الإنسان 

بل الحيوان..." حدسا قويا ومقدمة جريئة للدراسة المادية الطبيعية الموضوعية لظاهرة المعرفة لدى الإنسان. 

افيزيقي لا بالمعنى الحسّي المباشر. ويؤكد ابن خلدون وعبارة المادية هنا نوردها بمعناها الواسع المناقض لما هو ميت

على ذلك بوضوح عند حديثه عن الملكات )القدرات والكفايات العقلية( فيقول "والملكات كلها جسمانية 

فتفتقر إلى  الفكر وغيره كالحساب والجسمانيات، كلها محسوسة،  الدماغ، من  البدن أو في  سواء كانت في 

. ولا يفهم من هذا نفي ابن خلدون للروح، بل التأكيد على التركيبة المزدوجة للإنسان، وأما تربية  3التعليم"

الروح فقد خصص لها ابن خلدون كتابه "شفاء السائل في تهذيب المسائل"، للإجابة عن سؤال حول مدى 

 هدة وباتباع القدوة الحسنة. الحاجة إلى الشيخ في تعلم التقوى، وقال فيه أن التقوى لا تعلم بل تحصل بالمجا

 

 

 
   عبارة )أوّل( الثانية لم نجدها في نسخة الدّار التونسية للنشر، ولعلّها سقطت سهوا، إذ المعنى لا يستقيم إلاّ بها، حسب  اعتقادنا،   1

 ولذلك أثبتناها. 

 . 572، ص, في علوم الأنبياء عليهم السلام المصدر السابق، فصل   2
 . 537، ص. أن الإنسان جاهل الذات عالم بالكسبالمصدر السابق، فصل في   3



67 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

 توسعة المعارف واتساع مجالات العلم في الإسلام  -و

 وتكون توسعة المعارف بأمور منها:

 السؤال والحيرة العلمية  -

ومفتاحها   خزائن  'العلم  الأثر:  والمعلم جاء في  السائل  أربعة:  يؤجر  فإنه  يرحمكم الله،  فاسألوا  السؤال، 

 والمستمع والمحبّ لهم". 

 الانفتاح على الغير: عالمية العلم والمعرفة   -

. والمقصود 1ومما يدلّ عليه قوله صلى الله عليه وسلم: "الحكمة ضالة المؤمن فحيث وجدها فهو أحق بها" 

 بذلك العلوم الحكمية والتقنية والأفكار النيرة التي تماشى مع واجب حمل الأمانة والاستخلاف.

 محاربة الأوهام والخيالات العقيمة  -ز

يظهر ذلك أولا من محاربة القرآن الكريم لعبادة الأصنام التي يتوهم لها المشركون حياة وقدرة، كما يظهر من 

 قال حدثنا عبد الله بن محمد  بعض الأحاديث النبوية الشريفة. فقد جاء في صحيح البخاري مثلا: "حدثنا

كسفت الشمس  قال  المغيرة بن شعبة عن زياد بن علاقة عن شيبان أبو معاوية قال حدثنا اشم بن القاسمه

فقال  إبراهيم فقال الناس كسفت الشمس لموت إبراهيم مات  على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم يوم

فإذا رأيتم فصلوا  لموت أحد ولا لحياته  ينكسفان  إن الشمس والقمر لا عليه وسلم   رسول الله  صلى   الله

.وهذا الحديث دليل آخر على صدق رسالة محمد )ص(، فلو كان محمد )ص( غير نبيا حقا لأمّن 2وادعوا الله"

 
 . 2611رواه الترمذي في السنن كتاب العلم باب ما جاء في فضل فقه على العبادة، رقم 1

 985الجمعة باب الصلاة في كسوف الشمس، رقم صحيح البخاري كتاب  2

 

http://www.islamweb.net/newlibrary/showalam.php?ids=15241
http://www.islamweb.net/newlibrary/showalam.php?ids=11920
http://www.islamweb.net/newlibrary/showalam.php?ids=16130
http://www.islamweb.net/newlibrary/showalam.php?ids=15939
http://www.islamweb.net/newlibrary/showalam.php?ids=19
http://www.islamweb.net/newlibrary/display_book.php?bk_no=0&ID=670&idfrom=997&idto=1020&bookid=0&startno=3#docu#docu
http://www.islamweb.net/newlibrary/display_book.php?bk_no=0&ID=670&idfrom=997&idto=1020&bookid=0&startno=3#docu#docu
http://www.islamweb.net/newlibrary/display_book.php?bk_no=0&ID=670&idfrom=997&idto=1020&bookid=0&startno=3#docu#docu
http://www.islamweb.net/newlibrary/display_book.php?bk_no=0&ID=670&idfrom=997&idto=1020&bookid=0&startno=3#docu#docu


68 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

و ما كان   –على كلام الناس حت يقنعهم باطلا باتصاله بالغيب، ولكنه صلى الله عليه وسلم لم يجوّز لنفسه  

أن يضرب قاعدة طبيعية موضوعية من أجل أن يصدق الناس بنبوته، بل    -له أن يفعل وهو الصادق المصدوق 

  إنه كان في انسجام تام مع منهج القرآن التربوي في جعل آيات الله الطبيعية دليلا على وجود الخالق ووحدانيته.

علمية لدى المتعلمين ولا يدعونهم   وفائدة هذه الفكرة من الناحية التربوية، هو أن ينتبه المعلمون للتصورات الماقبل

يبنون المفاهيم العلمية الجديدة إلا على أنقاض القديمة منها، حت لا تشوش عليهم فهمهم وتفكيرهم. ولذلك 

يجدر بالمعلم أن يبدأ درس العلوم باستخراج التصورات ما قبل العلمية بالسؤال والحوار مع التلاميذ، ويجعل منها 

، في أطروحته جان لويس مارتيناند اوزه كما نجد في الأدبيات الحديثة في تعلمية العلوم )  عائقا" يجب تج - "هدفا

 (. 1982للدكتورا سنة  

 الاجتهاد والتجديد المتواصلين وكراهة التقليد  -ن

 يستنكر القرآن الكريم على غير المؤمنين اتباع منهج التقليد والاقتداء بالمثال الجاهز: 

   (.22)الزخرف:    ﴾مهتدون   آثارهم على    وإناعلى امة   آباءناوجدنا   إنابل قالوا  ﴿

 (.23)الزخرف:    ﴾مقتدون   آثارهمعلى    وإنا على امة    آباءناوجدنا    إنا ﴿وفي الآية التي تليها:  

حت لا يقع تكريس   وليس معنى هذا عدم الاقتداء بالسابق أصلا، وإنما وجوب النظر والتمحيص في القديم 

والضلال وتأبيده. ولا يظنن أن هذا خاض بأهل الملل الأخرى، بل يشمل كل الناس والأمم بما فيها   الخطإ

الله يبعث لهذه  إن  »الأمة الإسلامية، ودليلنا على ذلك الحديث الصحيح الذي رواه أبو هريرة عن الرسول ص  

)أخرجه أبو داود في السنن(. بل إن الله تعالى الذي لا «.يجدد لها دينها مائة سنة مَنْ   كل   الأمة على رأس 

. أي من جهة إشرافه وتدبيره لأمر خلقه المتبدّل: ﴾كل يوم هو في شأن ﴿ يعتريه تبدّل ولا تطرأ عليه حاجة  

وهذا   (، فالتغير والتطّوّر سنّة إلهية كونية.29)الرحمن:    ﴾يَسْألَهُُ مَن في السَّّّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ كُلَّّّ يَ وْمٍ هُوَ في شَأْنٍ ﴿

http://www.islamweb.net/newlibrary/display_book.php?bk_no=0&ID=670&idfrom=997&idto=1020&bookid=0&startno=3#docu#docu
http://www.islamweb.net/newlibrary/display_book.php?bk_no=0&ID=670&idfrom=997&idto=1020&bookid=0&startno=3#docu#docu
http://www.islamweb.net/newlibrary/display_book.php?bk_no=0&ID=670&idfrom=997&idto=1020&bookid=0&startno=3#docu#docu


69 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

يستتبع تطوير المعارف وتجديد الفهم بل تطوير طرق التربية ذاتها، لأنها في حدّ ذاتها معرفة ولكنها من طبيعة 

 عملية.

وفي ندب الاجتهاد وتأصيله في الشريعة الإسلامية نذكر على سبيل المثال محاورة الرسول )ص( مع معاذ بن 

أصحاب  إلى اليمن سأله، فعن أناس من أهل حمص من  - رضي الله عنه  -فحين أرسل معاذ بن جبلجبل،  

قال: »كيف تقضي إذا عرض  لما أراد أن يبعث معاذًا إلى اليمن  - صلى الله عليه وسلم   - معاذ أن رسول الله

صلى الله   -الله؟« قال: فبسنة رسول الله قال: أقضي بكتاب الله، قال: »فإن لم تجد في كتاب  ،لك قضاء؟«

ولا في كتاب الله«؟ قال: اجتهد   - صلى الله عليه وسلم   - الله  قال: »فإن لم تجد في سنة رسول  - عليه وسلم 

صدره وقال: »الحمد لله الذي وفق رسول الله لما   - ه وسلمصلى الله علي  -الله رأي ولا آلو، فضرب رسول 

 .1الله«  يرضي رسول

وقد نتج عن أخذ علماء المسلمين الأصيلين بالاجتهاد تطور هام في منظومة الفقه الإسلامي على امتداد 

حوالي سبعة قرون منذ كتابة مالك بن أنس رضي الله عنه للموطإ حت ظهور كتاب "المقاصد" لأبي إسحاق 

 لثامن. الشاطبي )كتابه الثالث في مؤلفه الموسوعي "الموافقات"( في أواخر القرن ا

للتطوير  قابلة  الدين  علوم  فإذا كانت  العلوم،  سائر  بل  لوحدها  الدين  علوم  والتجديد  الاجتهاد  ولا يخص 

 أو   آية ما ننسخ من  ﴿والتعديل فما بالك بعلوم الدنيا. وأوّل من سنّ سنة التبديل والنسخ هو الله عزّ وجلّ:  

وقد فعل الله تعالى ذلك   (.106)البقرة:    ﴾الله على كل شيء قدير  أنّ لم تعلم أمثلها    أو بخير منها    نأتننسها  

 مراعاة لتغير أحوال عباده وأحوال المجتمعات. 

 
 .3119كتاب الأقضية باب اجتهاد الرأي في القضاء، رقم   سنن أبي داود 1



70 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

 . مكانة العلم والعلماء في الإسلام 6

 الآيات والأحاديث النبوية متواترة حول قيمة العلم والعلماء في الإسلام. وها هي أمثلة عليها:

 (.9)الزّمر:    ﴾ يعلمون قل هل يستوي الذين يعلمون والذين لا  ﴿ -

 (. 11)المجادلة:  ﴾يرفع الله الذين آمنوا منكم والذين أوتوا العلم درجات﴿ -

 (. 114طه:  ﴾ ) وقل رب زدني علما﴿ -

فيه علما سهل الله له به طريقا  من سلك طريقا يلتمس والعلم في الإسلام عبادة لقوله صلى الله عليه وسلم: "

من مرفوعا:        "  الدرداء أبي عن حبان  ابن ، وصححه وابن ماجه ، والترمذي ، أبو داود . وروى1" إلى الجنة

الجنة ، وإن الملائكة لتضع أجنحتها لطالب العلم  سلك طريقا يلتمس فيه علما ، سهل الله له به طريقا إلى

السماوات ومن في الأرض حت الحيتان في الماء ، وفضل العالم  رضا بما يصنع ، وإن العالم ليستغفر له من في 

العلماء ورثة الأنبياء لم يورثوا دينارا ، ولا درهما إنما ورثوا  على العابد كفضل القمر على سائر الكواكب ، وإن 

 .2" العلم ، فمن أخذه أخذ بحظ وافر

السماوات   أقطار تنفذوا من    أناستطعتم    إن   والإنسيا معشر الجن  ﴿كما أنه لا حدّ لعلم المطلوب تحصيله:  

   (.33)الرحمان:    ﴾ بسلطان   إلا فانفذوا لا تنفذون   والأرض

 
أبي هريرة   ، وأصحاب السنن عن4867مسلم كتاب الذكر والدعاء باب فضل الإجتماع على تلاوة القرآن وعلى الذكر، رقم  رواه  1

 219ابن ماجه في السنن المقدمة، 2570الترمذي في السنن كتاب العلم 

. / أما بقية الروايات عن أبي داود والترمذي في السنن وأحمد  219لم يروه بهذا اللفظ إلا ابن ماجه وحده: سنن ابن ماجه المقدمة رقم  2
في المسند ومسلم في الصحيح فهي كالتالي:"من نفّس عن مؤمن كربة من كرب الدنيا...ومن سلك طريقا يلتمس فيه علما سهل الله له  

يما بينهم إلا نزلت عليهم السكينة وغشيتهم الرحمة  به طريقا إلى الجنة وما اجتمع قوم في بيت من بيوت الله يتلون كتاب الله ويتدارسونه ف
والدعاء الذكر  نسَبُهُ". مسلم كتاب  به  يُسرع  لم  به عملُه  بطأّ  عنده ومن  فيمن  الملائكة وذكرهم الله  الترمذي كتاب  4867وحفتهم   ،

 . 7965، أحمد باقي مسند المكثرين2869القراءات
 

http://www.islamweb.net/newlibrary/display_book.php?idfrom=3913&idto=3914&bk_no=77&ID=761#docu#docu
http://www.islamweb.net/newlibrary/display_book.php?idfrom=3913&idto=3914&bk_no=77&ID=761#docu#docu
http://www.islamweb.net/newlibrary/display_book.php?idfrom=3913&idto=3914&bk_no=77&ID=761#docu#docu
http://www.islamweb.net/newlibrary/display_book.php?idfrom=3913&idto=3914&bk_no=77&ID=761#docu#docu
http://www.islamweb.net/newlibrary/display_book.php?idfrom=3913&idto=3914&bk_no=77&ID=761#docu#docu
http://www.islamweb.net/newlibrary/display_book.php?idfrom=3913&idto=3914&bk_no=77&ID=761#docu#docu
http://www.islamweb.net/newlibrary/display_book.php?idfrom=3913&idto=3914&bk_no=77&ID=761#docu#docu


71 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

هذا وقد اعتبر علماء المقاصد حفظ العقل من الضروريات في الشرع، ولكن لا يتم إلا بالحاجيات العقلية طلب 

 والبحث والتعلم والتفكّر والتفكير المنهجي. العلم والقراءة  

 الغاية من التربية الإسلامية هي اتجاه النفس إلى الله . 7

 (. 6)الانشقاق:    ﴾ربك كدحا فملاقيه إلىانك كادح    الإنسان  أيها يا  ﴿قال تعالى:  

خلال تنمية روح التدبرّ فكل العلوم التي نعلمها للنشء نوجههم بها إلى الله مبدع القوانين الكونية سواء من  

والاعتبار لديهم أو من خلال تمكنهم من أسباب الصلاح في الأرض ونفع البلاد والعباد. ومع أن هذه هي 

الغاية من التربية ومن طلب العلم، إلا أن الإسلام قد منح الحرية المطلقة للعلماء في البحث العلمي ولم يفرض 

 تفعل الكنيسة المسيحية في عصور التخلف الأوروبي.  عليهم أيّ نتيجة مسبقا كما كانت

 . العلم النافع المقترن بالعمل الصال 8

 لقد وردت في هذا الغرض آيات قرآنية أحاديث نبوية كثيرة منها:

 (. 14)يونس:    ﴾ثم جعلناكم خلائف في الأرض من بعدهم لننظر كيف تعملون ﴿   -

  ﴾ الصالحات ليستخلفنّهم في الأرض كما استخلف الذين من قبلهموعد الله الذين آمنوا منكم وعملوا  ﴿  -

 (.55)النور:  

)الإسراء:      ﴾إن هذا القرآن يهدي للتي هي أقوم، ويبشر المؤمنين الذين يعملون الصالحات أن لهم أجرا كبيرا﴿-

9 .) 

 . 1"تعلموا من العلم ما شئتم. فو الله لا تؤجرون بجمع العلم حت تعملوا"   -

 
 . رواه أبو الحسن علي بن أحمد ابن الأخزم المديني في أماليه عن أنس 1



72 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

 .1"اللهم إني أعوذ بك من علم لا ينفع وقلب لا يخشع و نفس لا تشبع ودعاء لايُسمع "   -

 .2"الخلق عيال الله فأحبهم إلى الله أنفعهم لعياله"   -

ويكون العمل الصالح نحو الذات ونحو العائلة ونحو المدينة أو القرية أو الحارة ونحو المجتمع ونحو الوطن )فحب 

 الوطن من الإيمان( ونحو الأمة ونحو الإنسانية قاطبة. 

 

 

 . تلازم لزوم الحق والاتصاف بالصبر في النظرية التربوية القرآنية الشاملة 9

 (.3)العصر:    ﴾وتواصوا بالحق وتواصوا بالصبر﴿ قال تعالى:  

لوسعتهم". وينسب إليه "لو تدبر الناس هذه السورة    جاء في تفسير ابن كثير أن الإمام الشافعي رحمه الله قال: 

 أيضا أنه قال: "لو لم ينزل من القرآن غير هذه السورة لكفت، لأنها شملت جميع القرآن.". 

 فها هو وجه طريف ومفيد من وجوه تدبرّها يعلمنا إياه أبو يعرب المرزوقي: 

 : التواصي بالحق في الاجتهاد والتواصي بالصبر في الجهاد

"فالتواصي بالحق يجعل الحق حصيلة عمل مشترك بين طلابه فيصبح أصل الأخوة المتعالية على العرق 

وعلى كل أسباب التمييز بين البشر. والتواصي بالصبر يجعل العمل به خاضعا لنفس المعيار وبنفس التعالي. 

 
  ؛وقد ورد الحديث باختلاف في ترتيب الإستعاذات 5441سنن النسائي كتاب الإستعاذة باب الإستعاذة من دعاء لايُسمع، رقم  1

 . الأربع عند أصحاب السنن وأحمد

: وهو حديث ضعيف جدا، وقال ابن الجوزي:حديث لا يصح، وضعفه الألباني: السلسلة    86/10رواه الطبراني في المعجم الكبير  2
 . 1900الضعيفة رقم 

 



73 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

فلا بد أن يكون العمل مشتركا بين القائمين به حت يكون عملا حقا...فلا وجود لكنيسة روحية)النخب 

اللتان  التواصي بالصبر  التواصي بالحق ومؤسسة  العلمانية( بل مؤسسة  )النخب  الدينية( ولا لكنيسة عقلية 

لعمل بطريقة التواصي بالصبر" تشرفان على الاجتهاد منهجا للنظر بطريقة التواصي بالحق والجهاد منهجا ل

 (. 202، ص.  صونا للفلسفة والدين )المرزوقي،  

  الأول: مقومات النظام التربية الأصيلة في الإسلام . استنتاجات المحور 10 

المقومات الخمس  يخرج من التحليلات السابقة جميعها أن مقوّمات المنهج التربوي الأصيل في الإسلام هي 

 والعشرون التالية: 

 العمل على إيجاد توازن بين تجربتي الروح والمادّة.  •

 تربية الناشئة على أخلاق المسؤولية والاستخلاف وتحمل الأمانة الإلهية. •

 تدريب المتعلمين على حسن استثمار خيرات الطبيعة المسخرة لهم من قبل الله عزّ وجلّ.  •

 تنمية روح الإبداع والإضافة لديهم في التعامل مع المحيط الطبيعي والاجتماعي.  •

تنشئة الشباب على التواصي بالحق في الاجتهاد )النزاهة والموضوعية العلمية والحياد( والتواصي بالصبر  •

في الجهاد )الجهاد الأكبر: العمل بمقتضى الاجتهاد في إرساء مقومات المجتمع الإسلامي الأصيل وفي 

الدفاع عن شرف الأمة   التعامل مع الآخر المختلف بروح العدل والتعارف المخصب، والجهاد الأصغر: 

 وأرضها وكل ما يعود إليها من حقوق(. 

 الانتماء الحضاري والولاء الكامل للوطن وللأمة. غرس روح   •

 التعليم الجيد للغة الأم واللغات الحية لأنها هي المحققة للأنسنة الفعلية للبشر بصفة متواصلة. •

 تنمية المدارك العقلية للمتعلمين ليكونوا أهلا للتكليف ولتحمل الأمانة. •



74 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

ضرورة تربية حواس الناشئة وتطوير قدرتها على إدراك موضوعات العالم الخارجي بهدف تقوية القدرة  •

 على الملاحظة لديهم وتعويدهم على التحكم والسيطرة الدقيقة على حركات الجسم.

 الانطلاق في تعليم الصغار من المحسوس ثم التدرج بهم نحو المجرّد. •

 الاهتمام بالتربية اليدوية )تعلم الفنون والصنائع(.  •

الحث والتدريب على ممارسة العمل المنتج وكسب الرزق بالجهد الفردي وعدم التواكل على الغير بل  •

 التوكل على الله والأخذ بالأسباب الموضوعية في المعاش والاستعداد بكل ذلك للمعاد. 

الحرص على تطبيق مقاربة تكاملية شاملة للتربية يعنى فيها بمختلف جوانب شخصية المتعلم ضمن  •

 محيطه الأسري والاجتماعي والكوني. 

 مراعاة الفروق الفردية في التعلّم. •

 اعتماد نظرة بنائية للذكاء تقطع مع نظرية الموهبة.  •

 تجنب التعليم اللفظي والتلقين واعتماد التجريب وتنمية قدرة الحواس على الملاحظة والإدراك. •

 التربية العلمية وبناء العقل العلمي الاستقرائي التجريبي.  •

 الإنسانية على أسس عقلية وتجريبية. بناء العلوم   •

 التربية الروحية بالقدوة الحسنة وبممارسة الطاعات ووجوه البر.  •

 اعتماد السؤال والحيرة العلمية منهجا لليقين: التعلم انطلاقا من الوضعيات المشكل.  •

 الانفتاح على علوم ومعارف وخبرات غير المسلمين مما يتوافق مع أخلاقيات الأمانة والاستخلاف.  •

مساعدة المتعلمين على إزالة الأوهام والخيالات العقيمة من أذهانهم )العوائق المعرفية والثقافية( واعتماد  •

 العائق في التعليم.-مقاربة الهدف 



75 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

 فتح باب الاجتهاد والعمل على التجديد المتواصل في كل ميادين المعرفة والنشاط الإنساني.  •

الحرص على اكتساب العلوم النافعة وعلى التربية على العمل الصالح: التربية على المواطنة الصالحة  •

 بالمعنين المدني )التزام سلوكات مدنية( والديني )مراقبة الله في كل الأعمال(. 

 اعتماد مقاربة تربوية شاملة ومتكاملة لكل أبعاد الشخصية الفردية والجماعية.   •

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ثالثا: معطيات الفكر التربوي في التراث:الواقع التاريخي واجتهادات 

 العلماء 

 توطئة: 



76 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

ثقافية غائبة عن كثير من الأذهان. ويتمثل ذلك -نود لفت النظر في هذه التوطئة إلى حقيقة معرفية 

في كيفية نظرتنا إلى تراثنا العربي الإسلامي بوجه عام وإلى تراثنا الحضاري والتربوي بوجه خاص. السائد في هذه 

التاري  تفيد حقائق  بينما  المثالية،  المعيارية  طبيعتها  هو  والتربوي النظرة  الحضاري  الأداء  بتفاوت  الموضوعي  خ 

للمسلمين من فترة تاريخية إلى أخرى )انظر مثلا بحث احميدة النيفر ضمن أعمال مشروع "من أجل إحياء 

 نظام تربوي أصيل"(. 

 والسبب في هذه النظرة المؤمثلة للتراث أمران:  

أوّلهما: نزوع الإنسان الغريزي نحو الاعتزاز بانتمائه لجماعته العرقية والثقافية والدينية، أيا كان ذلك العرق أو 

 الثقافة أو الدين. وهذا أمر مشاهد في البشر إلا في ما ندر، فلا يحتاج إلى دليل. 

ثانيهما: الخلط غير المتعمّد بين نوعية المعلومات المقدمة عن الحضارة في كتب التربية الحضارية والتاريخ في 

المتخصصة  البحوث  المعلومات عندما تدرج في متون  تلك  أنة تكون عليه  ينبغي  ما  المدرسي وبين  السياق 

طوعّ به المعارف في مجال الإنسانيات يمي تُ والموضوعية. فمن المعلوم أن الكتب المدرسية تخضع لعملية نقل تعل

تتم عمليات حذف وتغاضي وتضخيم   والاجتماعيات لخدمة غايات النظام التربوي. وخلال هذا النقل التطويعي 

وتحقير بالمرايا المقعّرة والمحدّبة بصفة تداولية. وهذا أمر مفهوم ومقبول إلى حدّ ما، خاصة عندما يتعلق الأمر 

بتنشئة الشباب على قيم إيجابية معينة. فنذكر لهم بطولات صلاح الدين ونتجاهل خروج آخر ملوك غرناطة 

تدّ تلك البلاد مسيحية تحريفية إلى اليوم بعد أن مكث فيه الإسلام ثمان قرون من الأندلس مهزوما ذليلا لتر 

دنيوية  مآرب  لصالح  للأمة  والخيانة  الغدر  أخبار  عنهم كل  ونخفي  ومروءتهم  العرب  شهامة  ونذكر  زاهرة. 

م في أسر فانية...ونضرب لهم الأمثلة عن قمم العلم العربي ونمر سريعا على مهاوي ضلالاتهم وجهلهم ووقوعه

 الأوهام والأساطير )التي شهّر بها رواد النهضة العربية الحديثة مثلا(...الخ.



77 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

قلنا أن هذا كله مقبول إلى حدّ ما ومع أعمار معينة للطلاب، ولكن عندما يتعلق الأمر بالبحث  

العلمي وإرادة تحمل تراثنا تحملا مسؤولا وواعيا، فلا مفر من اعتماد الموضوعية منهجا في العمل: نكشف عن 

لا حرفا، وندفعه خطوات   السيّئ لنعي به ونتجنبه ونكشف عن الحسن لنقتدي به وننسج على منواله، روحا

 أخرى إلى الأمام. 

 تعدد الاتجاهات التربوية في التراث الإسلامي وتفاوتها في تحقيق معنى الأصالة   -1

لقد انتهى بحث احميدة النيفر حول الأصالة التربوية الفاعلة )ضمن أبحاث مشروع "إحياء نظام تربوي 

أصيل"( إلى نتيجة مفادها أن الفكر التربوي العربي )ممثلا له بالفكر المغاربي( "لم يخضع لخط سير نسقي واحد 

(. ويضرب النيفر على ذلك 25ص.  يعبر عن تصاعدية أو تراكم بل ظل مشدودا إلى أكثر من مرجع فكري" )

مثالا يتعلق بكيفية معاملة الصبيان المتعلمين. ففي الوقت الذي ينهى ابن خلدون عن "العسف والقسوة في 

التعامل مع الصبيان لما يسببه ذلك من فساد ملكاتهم التعلمية الطبيعية...لا يرى ابن سحنون حرجا في ضرب 

 .." )نفسه(. المتعلم...وفي ذلك يتابعه القابسي.

أما لماذا وجد هذا الاختلاف في الرؤية ضمن نفس الحضارة الواحدة والتاريخ الواحد )الحضارة والتاريخ 

 الإسلاميين( فذلك يعود بحسب النيفر إلى عوامل ثلاثة: 

 أوّل هذه العوامل هو "تغير الظروف التاريخية وما يستتبع ذلك من إكراهات ومتطلبات".  •

 القرن الثامن. وهذا أمر مفهوم وصحيح فظروف القرنين الثالث والرابع هي غير ظروف  

 العامل الثاني هو اختلاف المنهج الفكري من منظر تربوي إلى آخر.  •

وواضح أن المنهج العمراني الخلدوني، الذي يرتكز على طبائع العمران البشري يختلف عن المقاربة المعيارية للمربين 

 والمنظرين التربويين الذين سبقوه.



78 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

ثالث العوامل وآخرها، بحسب النيفر، هو درجة ممارسة النقد الذاتي ضمن كل رؤية إصلاحية للمؤسسة  •

 التعليمية أو تجديدها. 

وهذا له صلة بقضية المنهج السابقة. المنهج العمراني منهج على درجة عالية من الموضوعية، بالتالي هو يمكن 

من درجة عليا من النقد الذاتي، وذلك من خلال الكشف عن العوائق الثقافية "الحائلة دون استئناف الفاعلية 

 نية. التاريخيةّ"، وهذا ما تفتقده المقاربات التربوية الماقبخلدو 

ابن   البحث لدى توقفنا عند نموذج  النيفر هو عين ما سنبرهن عليه لاحقا في هذا  إليه  ما توصل 

خلدون التربوي. كما أنه في الفترة التي عاش فيها ابن خلدون نفسه نلحظ تفاوتا واختلافا في طرق التدريس 

حقا الطاهر بن عاشور في والمقاربات التربوية من بلد إسلامي إلى آخر. وهو ما ذكره ابن خلدون وأكده لا

 كتابه "أليس الصبح بقريب؟". 

يعقد ابن خلدون مقارنة بين نموذجين من التعليم على عهده منطلقا من مشاهداته فعلى سبيل المثال  

لأحوال التعليم في زمانه بأقطار المغرب والأندلس خاصة، فيقول : "وبقيت فاس وسائر أقطار المغرب خلوا من 

م حصول الملكة حسن التعليم من لدن انقراض تعليم قرطبة والقيروان، ولم يتصل سند التعليم فيهم فعسر عليه

 والحذق في العلوم". 

أما الشيخ الطاهر بن عاشور فقد أخبر بأن أسلافنا أهل إفريقية كانوا دون الأندلسيين انفتاحا على 

العلوم العقلية واللّغوية » ]ف [أهل الأندلس ]بخلاف أهل إفريقيةلم[ يقفوا عند العلوم الدينية بل اقتطفوا من علوم 

م عليه كثير من المشرقيين وأول من جاء بعلوم اللغة العربية والرياضيات بتردادهم ورحلاتهم إلى المشرق ما غبطه

أخذ الفقهاء عنه الفقه والشعراء عنه   ھ   110  إليهم عبد الملك بن حبيب السلمي حين رجع من رحلته سنة

 (. 59الشعر." )ص.  



79 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

ما نخلص في نهاية هذا العنصر هو أن التاريخ التربوي الإسلامي لم يكن تاريخيا خطيا ولا متجانسا لا 

وفيه  وهبوط  فيه صعود  ومتموجا،  متنوعا  بل كان  )تزامنية(  بصفة سنكرونية  ولا  )تتابعية(  دياكرونية  بصفة 

المث القراءة  من  التخلص  إلى  يدفعنا  ما  الرؤى، وهذا  وتعدد في  للتاريخ، اختلافات  والماوراتاريخية  الماهوية  الية 

واعتماد مقاربة نقدية له تنزل أحداثه في زمنياتها الخاصة وفي سياقاتها المحايثة للشرط الإنساني المتغير. وهو ما 

يسمح لنا دائما بمقارنة المثال )القرآني( مع الحال )التاريخي(. بمثل هذا المنهج نحافظ على مسافة كافية عن 

 لآباء والأجداد فنستوعبها بوعي ونتبع أحسنها مقصدا وأعمقها تأصيلا روحا ومنهجا.تجربة ا

 

 لهذا العنصر  التطبيقي التوظيف البيداغوجي

النماذج التربوية والطرق البيداغوجية الأكثر تطابقا مع   يفيد هذا العنصر في الناحية التطبيقية بتخيّر 

التربوي  التراث  بين كل  من  الأرقى  هي  الخلدوني  التربوي  الوعي  لحظة  أن  وحيث  الإسلامية.  الثقافة  روح 

الكلاسيكي في الحضارة الإسلامية وحيث أن النموذج الأندلسي هو المعبّر الأحسن عن تلك الروح الثقافية 

لدون وابن عربي)الفقيه المغربي(، فإننا نوصي بتسليط الأضواء على التفاصيل الإجرائية للمشروع بشهادة ابن خ

التربوي الخلدوني )وهو ما سنحاول الإسهام فيه في العنصر الموالي، إلى جانب ما أنجزه احميدة النيفر في هذا 

سلامي الأندلسي الزاهر الذي بلغت المجال ( كما نوصي بتخصيص بحث يعتني بالمنظومة التربوية في العهد الإ

فيه الحضارة الإسلامية إحدى ذراها الشامخة والتي ما زالت آثارها بادية إلى اليوم. فلا نعتقد أن ما أنجز في تلك 

تقاليد راسخة في تعليم الحرف  أفراد متفوقين متفرقين، بقدر ما نميل إلى افتراض وجود  الفترة هو من عمل 

العلوم الهندسية والمعمارية والفلكية وغيرها. بل إننا نقترح حت الانتقال على عين المكان والصناعات والفنون و 

إلى آثار الحضارة الإسلامية في الأندلس ومعاينة هذا لأمر مع مختصين في هذا المجال: معمار المدارس والجامعات 



80 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

الدراسية  –الإسلامية   السياسي  - آثارها  -محتوياتها   - اختصاصاتها  - مستوياتها  -نظمها  بالنظام   - علاقتها 

العهد )الوقف وغيره( مع علاقاتها مع الجامعات الأوروبية )جامعة أكسفورد  علاقتها بالمجتمع المدني لذلك 

 مثلا(...الخ. 

إن فكرة استئناف بناءنا الحضاري من اللحظة التي بلغ فيها هذا البناء أوجه )ثم انهار( لفكرة على 

 غاية من الأهمية والطرافة، كما نراها.
 

العبرة  التربوي الإسلامي، واستخلصنا  التاريخ  قراءة  فلسفة في  بعجالة، ملامح  أما وقد رسمنا، وإن 

البيداغوجية والتعليمية منها، فإننا نمر الآن إلى التوقف عند نماذج من الفكر التربوي الناشد للأصالة في تراثنا  

 الإسلامي. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



81 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

 

 نماذج من الفكر التربوي الناشد للأصالة في التراث   -2

سنتناول في هذا العنصر نماذج فكرية تربوية إسلامية إصلاحية أصيلة وهي من تونس ومن مصر، بادئين بمن 

تتنازعه أقطار عربية عدّة وهو العلامة ابن خلدون ثم نتوقف عند كل من الطاهر بن عاشور ومحمد الخضر 

 حسين من تونس والطهطاوي ومحمد رشيد رضا من مصر. 

 الفكر التربوي في مقدمة ابن خلدون  -أ 

قبل الدخول في صلب تحليل الفكر التربوي الخلدوني، نودّ وإن بعجالة، تنزيل الإسهام النظري التربوي 

 الخلدوني ضمن نظريته العمرانية العامّة. 

فمن الجدير بالذكر أن ابن خلدون يعتبر التعليم صناعة ضمن الصنائع التي تنشأ في المجتمعات، وأن  

ذلك يتم بصفة تدريجية. فبعد الاهتمامات الأولية البسيطة الدافعة إلى الاشتغال بالفلاحة المنتجة للمعاش، 

القرّ والحرّ والعواصف، تأتي الصنائع الأكثر تعقي دا اللازمة لحد أدنى من الحياة الحضرية، والبناء الحامي من 

الحضرية،  للحياة  حقيقي  نوعي  لتطور  العاكسة  الصنائع  إلى  وصولا  والحدادة  والتجارة  والجزارة  كالحياكة 

كالسياسة والصنائع الخادمة للأفكار وانتشارها، كالوراقة وهي معاناة الكتب والانتساخ والتجليد، وتعليم العلم 

 ( وأمثال ذلك...)التربية النظامية

أما وقد نزلنا ظاهرة التربية والتعليم لدى ابن خلدون في إطار نظريته العمرانية العامة، فنشرع الآن في  

التعلمية الثلاثة: المتعلم والمعلّم -أقطاب الوضعية التعليمية عملنا التحليلي للفكر التربوي الخلدوني من خلال  

 ، بادئين من قطب المتعلم: والمعرفة )علمية كانت أو مدرسية(



82 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

 خلدون: المتعلم ذاتا معرفية في فكر ابن    -1-أ

لقد تعرّض ابن خلدون لقطب المتعلم في ما لا يقلّ عن خمسة فصول وسنعرض أهم أفكاره على هذا 

 الصّعيد في المستويات الثلاثة التالية:

 طبيعة نشاط المتعلم المعرفي.  •

 الفرق بين الفهم والملكات )"الكفايات"( المعرفية. •

 طبيعة الذكّاء: هل هو فطري وراثي أم مكتسب؟  •

 النشاط المعرفي نشاطا طبيعيا مخلّصا من شوائب الماورائيات   -1-1-أ

لقد تعرضنا لهذه الفكرة في الجزء الأول من البحث في سياق تحليل نظرية المعرفة في الإسلام، ونذكر 

يها. لقد فارق ابن خلدون التصوّرات الميتافيزيقية المعروفة في نظرية المعرفة في عصره وقبله فهنا بأهم ما جاء  

لدى الفلاسفة المسلمين كالفارابي وابن سينا ولدى الفلاسفة اليونانيين كأفلوطين وأفلاطون وغيره م. وعن هؤلاء 

ذواته   تفصيل  في  الإلهيّون  الحكماء  يزعمه  "وما  الرّوحاني ]يقول:  بالعقول   [العلم  عندهم  المسمّاة  وترتيبها، 

. وهذا ما اعتبرناه قطعا إبستمولوجيا 1، فليس شيء م ن ذلك بيقينّي لاختلال شرط البرهان النظريّ فيه"[المفارقة]

حادا وخط تمايز وافتراق شديد الوضوح مع أفكار الأفلاطونية المحدثة حول العقول المفارقة واتصالها بعقول 

البشر لتمكينها من المعارف الصحيحة. ونستشهد على ذلك بقوله "والملكات كلها جسمانية سواء كانت في 

 . 2وغيره كالحساب والجسمانيات، كلها محسوسة، فتفتقر إلى التعليم"  البدن أو في الدماغ، من الفكر 

 القدرات و"الكفايات" المعرفية في فكر ابن خلدون:   -2-1-أ

 
 . 571ص.  1991، الدار التونسية للنشر، في علوم البشر وعلوم الملائكةالمصدر السابق، فصل   1
 .537، ص. أن الإنسان جاهل الذات عالم بالكسبالمصدر السابق، فصل في   2



83 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

إن "  إن ابن خلدون عند حديثه عن الملكات، يفرّق بينها وبين الفهم والوعي ويؤكد على ذلك كثيرا:  

الحذق في العلم والتّفنّن فيه والاستيلاء عليه إنما هو بحصول ملكة في الإحاطة بمبادئه وقواعده والوقوف على 

مسائله واستنباط فروعه من أصوله، وما لم تحصل هذه الملكة لم يكن الحذق في ذلك الفنّ المتناول حاصلا، 

.وتأكيد ابن خلدون على هذا الفرق معناه أنه يميّز بين الحالات   1وهذه الملكة هي في غير الفهم والوعي..." 

العابرة العرضية التي يعرض فيها موضوع ما على الإنسان فيفهمه ويعيه وبين حصول قدرة دائمة على إنتاج 

:"الحذق مثل ذلك الموضوع المعرفي)انتقال أثر التعلّم( والتصرف فيه بالزيادة والنقصان والتطبيق والتحويل، لقوله  

 في العلم والتفنن فيه والاستيلاء عليه". 

 طبيعة الذكّاء: هل هو فطري وراثي أم مكتسب، لدى ابن خلدون؟  -3-1-أ

إنّ المنزع البنائي لابن خلدون لفي غاية الوضوح، فها هو ينفي تفاوت البشر في الغالب تفاوتا يعود 

إلى مواهب طبيعية أو هبات إلهية، على صعيد الذكاء والقدرة على الفهم، ويعزو أكثر ذلك إلى الاكتساب 

الأحوال العادية يزيد الإنسان ذكاء والاجتهاد في تحصيل المعارف: "وحسن الملكات في التعليم والصنائع وسائر  

في عقله وإضاءة في فكره بكثرة الملكات الحاصلة في النفس، إذ قدّمنا أنّ النفس إنّما تنشأ بالإدراكات وما 

يرجع إليها من الملكات فيزدادون ]النموّ الذهني[ بذلك كيسا ]نباهة[ لما يرجع إلى النفس من الآثار العلمية 

العامي تفاوتا  البدو كيف تجد فيظنّه   في الحقيقة الإنسانية وليس كذلك. ألا ترى إلى أهل الحضر مع أهل 

الحضري متحليا بالذكاء ممتلئا من الكيس ]الفطنة[ حت أنّ البدوي ليظنه أنه قد فاته في حقيقة إنسانيته وعقله 

 .   2وليس كذلك" 

 
 .522، ص.فصل في أن تعليم العلم من جملة الصنائعالمصدر السابق،   1
 .526-525، ص.في أنّ تعليم العلم من جملة الصنّائعالمصدر السابق، فصل   2



84 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

 التعليم ومدى تلاؤمه مع خصائص المتعلم النفسية في فكر ابن خلدون   -2-أ

الحفظ والتلقين ولا يحسب حسابا من المعلوم أن التعليم في عهد ابن خلدون تعليم تقليدي يعتمد   

. وهذا أمر مفهوم طالما أن مفهوم الطفل، الذي هو 1للمتعلم إلا كمتلق سلبي للمعارف والآداب والصنائع

مظهر من مظاهر مفهوم الفرد، مفهوم حديث ولم يولد بعد في الفضاء الثقافي العربي الإسلامي القديم والوسيط، 

. ومع ذلك فقد كان ابن خلدون، على ما نرى، 2بل ولا حت في أي مكان آخر من المعمورة في تلك الأزمان

، سابقا لمونتاني و لروسو وبستولوتزي و غيرهم من رواد التربية    المقدمةبالاعتماد على شواهد كثيرة واضحة في  

الحديثة، في التصدّي للتعليم التلقيني والتعسّف على ملكات الطفل وميولاته التعلمية، وها هي بعض الأدلة 

  على ذلك في الفقرات التالية: 

 التدرج في التعليم والتعلّم )أو احترام المراحل النشوئية للمتعلمين(:   -1-2-أ

. 3نجد لدى ابن خلدون إشارات واضحة وقوية إلى ما يسمّى اليوم بالمنهج اللولبي في التعليم والتعلّم  

وهو منهج يقضي بأمرين معا: التدرج في التعليم والعودة على بدء مع الارتفاع بدرجة المعارف. وفي الأخذ بهذا 

 

  جاء في "قانون التأويل" لابن العربي )وهو غير ابن عربي المتصوّف وإنما القاضي والفقيه المغربي أبو بكر بن العربي، وليس الأول محيي   1
(، فأين الحوار وأسلوب  344الدين بن عربي( أن من واجبات المتعلّم »ألا يخالف معلمه فيما يشير به عليه إن ظهر إليه غيره «)ص. 

 هنة وتقديم الحجج؟! الإقناع والبر 

لقد ظهر مفهوم الطفولة في الغرب على إثر الثورة الصناعية وما نتج عنها من ازدهار للنظام الرأسمالي وتطور للطبقة البرجوازية)انظر     2
(. ولقد كان الطفل يعامل قبل ذلك على أنه كهل صغير ولا حق له في أن يعامل وفق خصائص  علوم التربيةمثلا، أحمد شبشوب،  

مرحلته النشوئية، وهو أمر كان يصدق على المجتمعين الغربي والعربي على حد سواء. ففي التراث العربي تخصيصا شواهد كثيرة على  
ى ابن مسكويه، و لذلك يجب الإسراع بإخراجه من "حد الطفولة...  النظرة السلبية للطفل، الذي هو "على الأكثر قبيح الأفعال" لد

إلى حد البلوغ والصحة وتمام الأداء"، كما يحثنا عليه الجاحظ في رسائله. ولقد نشأ لذلك فن خاص في ضرب الأطفال والأدوات التي  
لمسلمين القدامى! وإن كان البعض منهم والحق  يجب أن تستخدم لهذا الغرض، لدى القابسي و الشيزري وغيرهم من المنظرين التربويين ا

 يقال، أكثر اعتدالا مما سبق ذكره، كابن الجزار وابن خلدون الذي يرفض القسوة على الصبيان و إذلالهم كما سيأتي بيانه. 
3

V. par exemple, Giordan, A. et De Vicchi, A., Les origines du savoir, Delachaux et Niestlé, 1987.   



85 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

المنهج احترام لمراحل النموّ الذهني للمتعلم من جهة وأخذ بمبدأي الترابط ونقطة الارتكاز من جهة ثانية: الترابط 

بين المفاهيم واتخاذ الصيغ الدنيا لها نقاط ارتكاز للارتقاء إلى صيغها العليا. يقول ابن خلدون: "اعلم أنّ تلقين 

على التدريج شيئا فشيئا وقليلا قليلا، يلقي عليه أولا مسائل من العلوم للمتعلمين إنما يكون مفيدا إذا كان  

كل باب من الفنّ ]الاختصاص المعرفي[ هي أصول ذلك الباب، ويقرّب له في شرحها على سبيل الإجمال 

ويراعي في ذلك قوّة عقله واستعداده لقبول ما يرد عليه، حت ينتهي إلى آخر الفنّ، وعند ذلك يحصل له ملكة 

ك العلم إلا أنها جزئية وضعيفة، وغايتها أنها هيأته لفهم الفنّ ]الاختصاص المعرفي[ وتحصّل مسائله تّم في ذل

يرجع به إلى الفنّ ثانية فيرفعه في التلقين عن تلك الرتبة إلى أعلى منها... ]وهكذا مرة بعد مرة[ إلى أن ينتهي 

 .  1لى على ملكته" إلى آخر الفنّ فتجود ملكته... فيخلص من الفنّ وقد استو 

ويقول ابن خلدون عن ضرورة احترام المرحلة النّشوئيّة للمتعلّم "وقد شاهدنا كثيرا من المعلمين لهذا  

العهد الذي أدركنا يجهلون طرق التعليم وإفاداته ويحضرون للمتعلم في أول تعليمه المسائل المقفلة من العلم... 

قبل أن يستعد لفهمها فإن قبول العلم والاستعدادات  [ وذلك]ويحسبون ذلك مرانا على التعليم وصوابا فيه...

المتعلم إذا حصّل ملكة ما في علم من العلوم استعد بها لقبول ما بقي وحصل   [إنّ ] لفهمه تنشأ تدريجيا... و

 . 2له نشاط في طلب المزيد والنهوض إلى ما فوق" 

 نقد ابن خلدون للتلقين وللعنف في التعليم   -2-2-أ

سبق من قول ابن خلدون أنه يريد به التلقين بمعنى تمرير   لا يذهبن في ظننا بورود كلمة تلقين في ما   

المتعلمين على  إلى حثّ  ويدعو  التلقيني  التعليم  بشدّة  ينتقد  فهو  لها.  السلبي  وقبولهم  المتعلمين  إلى  المعارف 

 
 .696-695، ص.في وجه الصواب في تعليم العلوم وطرق إفادتهابن خلدون، المصدر السابق، فصل   1
 . 696المصدر السابق،  الفصل السابق، ص.  2



86 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

المشاركة في بناء المعارف من خلال وضعيات المحاورة والمناظرة، وهي التي يعبّر عنها الآن بوضعيات التفاعل أو 

. يقول ابن خلدون في هذا الشأن منطلقا من مشاهداته لأحوال التعليم في زمانه 1الصراع المعرفي الاجتماعي 

بأقطار المغرب والأندلس خاصة : "وبقيت فاس وسائر أقطار المغرب خلوا من حسن التعليم من لدن انقراض 

وأيسر طرق   تعليم قرطبة والقيروان، ولم يتصل سند التعليم فيهم فعسر عليهم حصول الملكة والحذق في العلوم. 

هذه الملكة فتق اللسان بالمحاورة والمناظرة في المسائل العلمية، فهو الذي يقرّب شأنها ويحصل مرامها، فتجد 

العلمية سكوتا لا ينطقون ولا يفاوضون،  الطالب منهم بعد ذهاب الكثير من أعمارهم في ملازمة المجالس 

ائل من ملكة التصرف ]القدرة على نقل أثر التعلم، وعنايتهم بالحفظ أكثر من الحاجة، فلا يحصّلون على ط 

 .   2في المفهوم المعاصر[ في العلم والتعليم"

وإذا كان ابن خلدون لمجرّد التلقين والحفظ من المنتقدين فهو للتربية التعسفية المتجاهلة لدافعيّة المتعلمين أنقد، 

ذلك أن "إرهاف الحدّ في التعليم مضرّ بالمتعلم سيّما في أصاغر الولد لأنه من سوء الملكة، ومن كان مربّاه 

يّق على النفس في انبساطها، وذهب بنشاطها ودعاه إلى بالعسف والقهر من المتعلمين... سطا به القهر وض

الكسل وحمل على الكذب والخبث وهو التظاهر بغير ما في ضميره خوفا من انبساط الأيدي بالقهر عليه، 

وعلمه المكر والخديعة لذلك وصارت له هذه عادة وخلقا، وفسدت معاني الإنسانية التي له من حيث الاجتماع 

ة والمدافعة عن نفسه ومنزله وصار عيالا على غيره في ذلك، بل وكسلت النفس عن اكتساب والتمرن وهي الحميّ 

ولا    3الفضائل والخلق الجميل، فانقبضت عن غايتها ومدى إنسانيتها، فارتكس وعاد في أسفل السافلين"

 فائدة من التعليق على هذا الكلام فهو من البلاغة والعمق ما يغني عن الزيادة عليه. 

 
1

, De Bœck Université, 1988.Conflits de savoir et didactiqueV. par exemple, Jonnaert, Ph.,   
 .524-523، ص.في أنّ تعليم العلم من جملة الصنّائعابن خلدون، المصدر السابق، فصل   2
 .704-703، ص.في أنّ الشّدّة على المتعلّمين مضرةّ بهم المصدر السابق، فصل   3



87 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

 قطب المعرفة في فكر ابن خلدون التربوي   -3-أ

سنحلل آراء ابن خلدون الخاصة بهذا القطب من خلال ثلاث مسائل، وهي: علاقة حفظ القرآن 

 بتعلم اللغة ومكانة الصناعة في التعلمات و ظاهرة النقل التعليمي.

 رأي ابن خلدون في مدى إسهام حفظ القرآن في تكوّن ملكة اللغة   -1-3-أ

لقد خاض ابن خلدون في وظائف مختلف العلوم في علاقتها بتكوين عقل المتعلم، من لغة وحساب 

وهندسة وغيرها إلا أننا سنقتصر هنا على إيراد رأي طريف له حول مدى استفادة المتعلمين من حفظ القرآن 

ن الأمور الميسرة لاكتساب في تكوّن ملكة اللغة لديهم. إذ الرأي الشائع إلى يوم الناس هذا أن حفظ القرآن م

وحذق اللغة، فيطالعنا ابن خلدون بهذا القول الجريء: "فأمّا أهل إفريقية والمغرب فأفادهم الاقتصار على القرآن 

القصور عن ملكة اللسان جملة، وذلك أنّ القرآن لا ينشأ عنه في الغالب ملكة كما أنّ البشر مصروفون عن 

، فهم مصروفون لذلك عن الاستعمال على أساليبه والاحتذاء بها، وليس لهم ملكة في غير أساليبه 1الإتيان بمثله 

. ثمّ يستشهد 2فلا يحصل لصاحبه ملكة في اللسان العربي وحظه الجمود في العبارات وقلّة التصرف في الكلام" 

بعد ذلك بمنهج أبي بكر بن العربي )وهو غير محي الدين بن عربي( "ولقد ذهب القاضي أبو بكر بن العربي 

في كتاب رحلته إلى طريقة غريبة في وجه التعليم، وأعاد في ذلك وأبدأ ]يعني قلب الطريقة المتبعة بأن ينتهي إلى 

 دراسة القرآن لا أن يبدأ بها[. 

...ثم قال ]القاضي بن العربي كما يورده ابن خلدون[: ويا غفلة أهل بلادنا في أن يؤخذ الصبّي بكتاب الله في 

 .3أول أمره، يقرأ ما لم يفهم وينصب ]يتعب[ في أمر غيره أهم عليه"

 
 ! القول بالصرفة كالمعتزلة  1
 . 703- 700، ص.في تعليم الولدان واختلاف مذاهب الأمصار الإسلامية في طرقه ابن خلدون، ، فصل    2
 المصدر السابق نفسه.   3



88 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

 الصناعة كنوع من التعلّمات في نظر ابن خلدون  -2-3-أ

وخاض فيها على نحو لا يكاد  التي تعرّض لها ابن خلدون   كمثال على نوع مخصوص من التعلّمات

يختلف عن مجلوبات علم النفس المعرفي المعاصر إلا بالاصطلاحات والافتقار إلى التجريب المنهجي ، نذكر 

المهارات الحسية الحركية، كالصناعة. يقول ابن خلدون عن تعلمها: "اعلم أن الصّناعة هي ملََََكة في أمر عمليّ 

، وبكونه عمليّ هو جسماني محسوس، والأحوال الجسمانية نقلها بالمباشرة أوعب لها وأكمل...والملكة 1فكريّ 

صفة راسخة تحصل عن استعمال ذلك الفعل وتكرّره مرة بعد أخرى، حت ترسخ صورته، وعلى نسبة الأصل 

 تكون الملَكة ونقل المعاينة أوعب وأتّم من نقل الخبر والعلم". 

 

  

 اكتشاف ابن خلدون لظاهرة النقل التعليمي  -3-3-أ

ومن طريف الأفكار التعليمية لدى ابن خلدون، فكرة التفريق بين الاصطلاحات في تدريس العلوم 

وبين المفاهيم العلمية في حدّ ذاتها. وهو ما يعرف لدينا اليوم في ديداكتيك المواد )تعلّمية المواد( ب "عملية النقل 

. أي، تطويع المادة العلمية لقدرات المتعلمين الذهنية. وهذا النقل أو التطويع يتم في ثلاث 2التعلّمي" -التعليمي

إلى المعرفة العالمة ، ثم من المعرفة العالمة إلى المعرفة المراد تعليمها) البرامج(، وأخيرا  مراحل: من المعرفة المشخصنة

من المعرفة المراد تعليمها إلى المعرفة المعلّمة فعلا ) ويقوم بها المعلم وتسمى النقل الداخلي(. وهذا النوع الأخير 

فية )الإبستيمولوجية( التي تفصله عن المعرفة العلمية من النقل هو الذي اكتشفه ابن خلدون ونبه إلى المسافة المعر 

 

 التسطير من الباحث.  1
2

, La transposition didactique, du savoir savant au savoir enseignéV. par exemple, Chevallard, Y.,  
Grenoble, LA Pensée Sauvage, 1982. 



89 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

الحقيقية. وهذا لعمري ينمّ عن دقةّ ملاحظة وحدّة ذكاء لديه، وقد سبق به علوم الديداكتيك بسبعة قرون 

كاملة. وها هي أقواله في ذلك: "والاصطلاحات أيضا في تعليم العلوم مخلّطة على المتعلّم، حتّ لقد يظن كثير 

لاف الطرق فيها من المعلّمين. فلقاء أهل العلوم، منهم أنها جزء من العلم. ولا يدفع عنه ذلك إلّا مباشرته لاخت 

وتعدّد المشايخ يفيده تمييز الاصطلاحات، بما يراه من اختلاف طرقهم فيها، فيجرّد العلم عنها ويعلم أنّها أنحاء 

 . أي، مجرّد نقول تعليمية لا علوم محضة في حدّ ذاتها.1تعليم وطرق تحصيل" 

 

 

 

 

 

 

 خـاتمــة 

وص   لنا إلى اس   تخلاص المقدمة تمن خلال دراس   تنا المنهجية للمدونة التربوية الخلدونية المض   منة في   

 أهم ملامح الطرح التربوي الخلدوني، وهي التالية:

القطع مع الفكر الميتافيزيقي الدوغمائي والتفس يرات الغيبية لعملية اكتس اب المعارف الإنس انية: هجر   ❖

نظرية العقول الفعّالة وأرواح الأفلاك العلوية التي كان يعتقد أنها مص در تلك المعارف، وتأس يس نظرة 

 
 .705.، صفي أنّ الرحّلة في طلب العلم ولقاء المشيخة مزيد كمال في التعليم ابن خلدون، المصدر السابق، فصل     1



90 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

طبيعية بنائية لهذا التمش         ي المعرفي، نظرة تقطع مع تلك الأوهام الماورائية، كما تدحض نظرية الموهبة 

المتعارض     ة مع العدالة)الديمقراطية( التعليمية، منوهة بدلا عن ذلك بدور الس     ياق الثقافي والاجتماعي  

 .يبني فيه الطفل تعلّماتهالذي 

 ومن نتائج هذا التصوّر الثوري )بالمعنى الكوبرنيكي( للتمشيات المعرفية:

التعلمي ة والابتع اد عن التعليم -ال دعوة إلى احترام "المراح ل النش              وئي ة" للطف ل في العملي ات التعليمي ة ❖

التلقيني وإلى عدم القس      وة على المتعلمين، وجعل المتعلم بدلا من ذلك طرفا فاعلا في العملية التربوية 

 من خلال وضعيات المحاورة والمناظرة,

التفريق بين ثلاث أص  ناف من التعلمات )المعرفية والعملية والوجدانية( وكلها لا تحص  ل بمجرد التلقين  ❖

بحس              ب ابن خل دون، و إنم ا بالمح اورة والمن اظرة )بالنس              ب ة للمع ارف النظري ة( وبالمع اين ة أو التجري ب 

كالإيمان والتقوى   )بالنس        بة للمكتس        بات العملية( وأخيرا بالقدوة الحس        نة) المكتس        بات الوجدانية،

 والأخلاق الحميدة(.

أخيرا، نكتش        ف لدى ابن خلدون وعيا كاملا بالفرق بين المعرفة كما ينتجها العلماء )المعرفة العالمة(   ❖

من جهة، وبين المعرفة المدرّس      ة ،من جهة ثانية، و الانتقال من هذه إلى تلك يتم بحس      ب اختيارات 

 المعلمين، وهو ما يعرف الآن في ديداكتيكية المواد بظاهرة النقل التعليمي.

 المشروع الإصلاحي التربوي للشيخ محمد الطاهر بن عاشور: "أليس الصبح بقريب؟"   -ب

منذ حوالي قرن من الزمان، ش      رع الش      يخ الزيتوني والأس      تاذ الص      ادقي محمّد الطاهر بن عاش      ور، في 

تأليف واحد من أهم كتب الإص لاح التربوي العربي في العص ر الحديث، بش ّر فيه بانبلاج ص بح جديد في عالم  

مية من أفض     ل ما دوّن لدينا في التربية والتعليم، وقد اعتبره بعض الدارس     ين البارزين في مجال الحض     ارة الإس     لا



91 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

مجال الإص لاح التربوي، ولا زال يتمتع إلى اليوم بص فة المعاص رة لتفطنه المبكر، وفق المنهج الخلدوني الذي وقع  

 تناسيه، لصلة التربية الوثيقة بالعمران البشري، وباللغة المعاصرة، لصلتها بالتنمية المرتكزة على الذكاء البشري..

 سباب السعي إلى الإصلاحأ  -1-ب 

إلى مواطن الخلل في النظام التعليمي النافذ على عهده، بس   ط الش   يخ الطاهر  لقبل التعرّض بالتفص   ي

بن عاش ور الأس باب العامة التي دفعته إلى تص ور مش روع جديد لإص لاح التعليم في العالم الإس لامي عامة وفي  

مداخل  تونس خاص  ة، فطرح ص  راحة الس  ؤال:"لماذا نس  عى إلى إص  لاح التعليم؟"، وبادر إلى الإجابة عليه من 

 أربعة:

ــدي اجتماعي • : الحاجة إلى تنويع وتجديد العلوم بحس    ب ما تدعو إليه عمراني-مدخل فقهي مقاصـ

 (.7.  الحياة الاجتماعية التي هي في تطور مستمر)ص

وحيث أن العلوم الحاجية لا تكفي لتحقيق "الكمال النفس   اني" للفرد، فقد  نفســي:  -مدخل ثقافي •

 (. 8احتيج إلى العلوم الأدبية )الآداب والفنون( لبلوغ تلك الغاية )ص. 

إنتاج قادة للأمة في دينها  : لكون الغاية من مزاولة التعليم "]...[ هي  مدخل أخلاقي وســــــياســــــي •

 " )نفسُه(، ودنياها

والغرض من ه على م ا يب دو دفع تهم ة الب دع ة عن نفس               ه، وذل ك في محيط ثقـافي:  -مـدخـل تاريخي •

فقهي وديني متص              لّ ب ومع اد للتج دي د وأهل ه، بالت ذكير بس              ن ة بعض الأولين من الراس              خين في العلم في 

الإص    لاح: "وقد كان أس    اطين العلماء يهتمون بتحس    ين أس    اليب التعليم فهذا القاض    ي أبو بكر ابن العربي  

كلم في كتاب الرحلة وفي كتاب العواص  م على أس  لوب التعليم عندهم وانتقد واس  تحس  ن وبين الأندلس  ي قد ت



92 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

طريقا ص       الحا. وكذلك ابن خلدون. وذكر ابن خلدون ش       يخه الش       يخ محمد ابن إبراهيم الآبلي الس       ليماني  

 (.9.  فوصفه بشيخ العلوم العقلية وأنه قرأ كتب التعليم وصدق فيه." )ص

ولأنّ الش     يخ الطاهر بن عاش     ور واع تمام الوعي بالمناخ الراهن المعادي للتجديد والإص     لاح، فقد   

قرأ حس              ابا لخص              ومه وعرض حجتهم في هذا الباب ليمهد بذلك للردّ عليها: "يقول بعض أهل النقد]أي  

علم لا على القواعد  المنتقدين للإصلاح[ أن التعليم لا يدخل تحت البحث والقواعد لأنه متوقف أكثره على الم

الفنية فلا يمكن س  ن القوانين له لئلا يوض  ع المعلم في غير موض  عه، ويوكل إليه ما لم يجعل له، ويحرم الفرض من  

اس تخدام مواهبه الش خص ية." )نفس ُه(. فكان مِن ردّه عليهم أن قال: "إني على يقين إنني لو أتيح لي في فجر 

يم والتوجيه لاقتص         دت كثيرا من مواهبي ولاكتس         بت جما من المعرفة الش         باب التش         بع من قواعد نظام التعل

 ولسلمت من التطوح في طرائق تبين لي بعد حين الارتداد عنها." ) نفسُه(.

والمراد بهذا القول أن المواهب الش        خص        ية لا تكفي لتجويد التعليم، إذ أنّ التعويل عليها وحدها   

 يؤول إلى مجرّد اتباع لمنهج التجربة والخطإ، وليس الاستفادة مما ثبتت جدواه من المعرفة العلمية التربوية.

 عناصر تاريخية -2-ب

 ص  فحة(، فقد ارتأينا أن لا 70 بما أن الش  يخ ابن عاش  ور قد مهّد لعمله بمقدّمة تاريخية طويلة )حوالي 

 نفوّت الفرصة للإفادة من بعض المعلومات الطريفة الواردة بهذا القسم التاريخي:

 

 عن مواضع التعليم ]وأحواله[ -1-2-ب



93 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

من طرائف ما ورد في هذا الباب أن أوّل من افتتح مكاتب )هكذا لفظه( لتعليم الص بيان هو الخليفة 

بحية" : "فاس    تمر الناس يعلمون الص    بيان القرآن بطرق 1الثاني عمر بن الخطاب. قال ص    احب "البش    رى الص    ّ

مختلفة بحس       ب الإمكان وأول من جمع الص       بيان في المكتب عمر بن الخطاب وأقام عامر بن عبد الله الخزاعي  

أن يلازمهم للتعليم وجعل له رزقا من بيت المال وأمره أن يجلس للتعليم بعد ص لاة الص بح إلى الض حى العالي،  

 (.55صلاة العصر، ويستريحون بقية النهار." )ص.  ومن صلاة الظهر إلى

ومن المعلوم أن أول دروس المس             لمين كانت في المس             جد، أما المدارس في حدّ ذاتها فيخبرنا عنها  

 الشيخ المصلح بأنها إنما جاءت بعد اختلاط المسلمين بغيرهم من الأمم )نفسُه(.

ثمّ تكاثرت المدارس في العاص  مة الإس  لامية العباس  ية "فحص  ل من مجموع هاته المعاهد العلمية ببغداد 

م ا يعبر عن ه بعض المؤرخين والكت اب المت أخرين بج امع ة بغ داد، أو كلي ة بغ داد، تعبيرا س              رى إليهم من عب ارة 

ظة جامعة أو كلية ترجمة جافة ونقلها  إفرنجية يقص              د منها مجموع الطريقة العلمية، فترجمها بعض المترجمين بلف

المتعلمون عنهم فتص   وروها بما يرادف اس   م جامعة أو اس   م كلية في المص   طلح البيداغوجي، فإن التاريخ لم يثبت 

أن في بغ داد م درس              ة كلي ة ع ام ة أو ج امع ة ولكن مجموع ه ات ه الم دارس وتع دد م ا يقرأ في ك ل منه ا من العلوم  

 ر طبقاته بين ابتدائي ومتوسط وعال.يتكون منه تعليم عام من سائ

وهك  ذا القول م  ا ي  دعوه الغربيون ج  امع  ة قرطب  ة أو كلي  ة  قرطب  ة، فلا يؤخ  ذ ه  ذا اللفظ على ظ  اهره." )ص. 

57.) 

ومما يش     دّ الانتباه في العرض التاريخي لمأس     س     ة التعليم في الس     ياق الحض     اري الإس     لامي، هو الإيمان  

بالتعدّديةّ وتكريس      ها لص      الح مختلف المذاهب الإس      لامية، وهو أمر وقع التراجع عنه في عص      ور الانحطاط إلّا  

 
 ؟". أليس الصبح بقريبأي كتاب " 1



94 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

، والثانية  ھ566. وهذه أمثلة دالة على ذلك: "بنى ص            لاح الدين مدرس            تين: الأولى للمالكية س            نة 1نادرا

وجعلها    ھ622  للشافعية وتابعه من جاء بعده. وبنى الملك الكامل بالقاهرة دار الحديث المعروفة بالكاملية سنة

للمذاهب الأربعة، وتابعه الملوك من بعده مثل الظاهر بيبرس، والمنص    ور قلاوون وأقام الملك العادل في دمش    ق  

 (.59. المدرسة العادلية، والملك الظاهر في دمشق أيضا المدرسة الظاهرية". )ص

ولكن هذه التعددية لم تكن مطلقة، إذ اقتصرت على المدارس التابعة لما يعرف بأهل السنة والجماعة.  

زد على ذلك أن أسلافنا أهل إفريقية قد كانوا دون الأندلسيين انفتاحا على العلوم العقلية واللّغوية "]ف         [أهل  

ربية والرياض   يات بتردادهم ورحلاتهم إلى المش   رق الأندلس ]لم[ يقفوا عند العلوم الدينية بل اقتطفوا من علوم الع

ما غبطهم عليه كثير من المش    رقيين وأول من جاء بعلوم اللغة  إليهم عبد الملك بن حبيب الس    لمي حين رجع  

 أخذ الفقهاء عنه الفقه والشعراء عنه الشعر." )نفسُه(.  ھ 110 من رحلته سنة

 تعليم المرأة  -2-2-ب

يفرد الش     يخ ابن عاش     ور بابا لتعليم المرأة في الإس     لام، ولكنه يثير هذا الموض     وع باحتش     ام في حوالي 

(، مع اتباع منحى فقهي تقريري تقليدي، وهو ما لا نخفي تعجبنا منه، ولعلّ  62-59ثلاث ص             فحات)ص.

الاجتماعي )تص   ورات الأرس   تقراطية المس   تقرة بحاض   رة تونس للمرأة ولدورها الاجتماعي( قد -الض   اغط النفس

هن القرآن،  أثر في طريقة تناوله لهذا الموض  وع. يقول الش  يخ ابن عاش  ور: "فكان تعليم النس  اء لا يجاوز به تلقين

وفقه العبادات والمعاش          رة وأنواعها من الأدب والأخلاق والكتابة، وذلك قص          ارى تعليم المرأة من أول ظهور  

الإس  لام، وفي مطالعة أحوال نس  اء النبي ص  لى الله عليه وس  لم والص  حابة  ما يقنع من وص  ف تلك الحالة، ثم  

 (.60التدريب على قوام المنزل." )ص.  

 
 ظل المذهبان المالكي والحنفي ممثلين رسميا في الإيالة التونسية إلى عهد قريب جدا من وقتنا الحاضر.  1



95 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

ولكنا على كل حال لا نش   كّ في أنّ الش   يخ ابن عاش   ور كان يريد للمرأة أن تنال حظّها من التعليم كما ناله  

ش              قيقه ا الرجل، إذ هو يرجع هذا التلكّؤ في تمكينه ا من هذا الحق إلى تب اطؤ في الوعي بهذه المس              ألة على 

"وش  واهد التاريخ دلت على أنه لم يوجد   مس  توى عالمي، لا على ص  عيد الثقافة الإس  لامية فقط، إذ هو يقول:

في تاريخ البش         ر قبل القرن الثالث عش         ر الهجري أمّة حاولت إلحاق المرأة بالرجل في المعارف، ولا قبل القرن  

ه(، يعني بذلك خروجها للعمل وتقاس        م مس        ؤولية   الرابع عش        ر إلحاقها به في التكاليف الاجتماعية" )نفس        ُ

 . االإنفاق على العائلة مع زوجه

 أسبابُ تأخر التعليم والنظرُ في الإصلاح -3-ب

الأسباب العامة التي قضت  فرعّ الشيخ ابن عاشور أسباب تأخر التعليم إلى "نوعين: نوعا يرجع إلى   

على اختلاف أقاليمهم وعوائدهم ولغاتهم، ولكن ذلك بحث يش     غل بياض مجلدات ومرجعه    بتأخر المســــلمين

 إلى أسباب التأخر العام في العالم الإسلامي.

في أنحاء العالم تغيرا اس    تدعى تبدل الأفكار والأغراض   تغير نظام الحياة الاجتماعيةونوعا يرجع إلى  

وهذا التغيير قد اســــــــتدعى تغير أســــــــاليب التعليم، ومقادير العلوم  المطلوبة، وقيمة كفاءة والقيم العقلية، 

، كل ذلك نش    أ نش    ئا س    ريعا وس    ار س    يرا فس    يحا، والمس    لمون وخاص    ة أهل العلوم  المتعلمين لحاجات زمانهم

 الإسلامية في سبات عميق حال دونهم ودون إصلاح برامج تعاليمهم" )نفسُه(.

على إثر هذا التصنيف لأسباب تخلّف التعليم بالبلاد الإسلامية، يبدي الشيخ ابن عاشور عجبه من  

الذين يض      ربون ص      فحا عن "خلل الأحوال" ويقفون موقف من لا يس      تش      عر خطر الإمعان في التزام القديم،  

ة، ف إذا م ا ح اول أح د  ك أن الت اريخ ل ديهم ق د توقف عن د بوادر أس              لافهم أو ك أن ه لا يوج د تاريخ يتق دّم البت ّ 

المص  لحين نص  حهم وإيقاظهم من س  باتهم العقائد "يجد قبل كلّ ش  يء طوائف تنس  به إلى س  وء المقص  د وتناظره  



96 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

بأن هذا النهج قد أوص   ل أس   لافنا إلى أعلى مرتقى من النجاح، وأنه قد أنجب أس   اطين للعلم طبقت ش   هرتهم  

الآفاق، وربما روجوا بهذه المقدمات الخطابية أو الس  فس  طائية قناعة في أنفس  هم وإقناعا للدهماء، وكلهم غافلون  

 (.115ت به الأساليب")ص.  أو متغافلون عن اختلاف العصور والأجيال ذلك الاختلاف الذي تغير 

الأس  باب العامة في تأخر التعليم بالبلاد الإس  لامية، يفص  ل الش  يخ ابن عاش  ور القول في إثر الحديث عن 

 هذه الأسباب ويعددها حت يبلغ بها خمسة عشر سببا، نورد أهمها:

عدم اختيار العلوم الص   الحة للعص   ر عن غيرها من العلوم العاطلة.عدم اس   تقلالية العلماء عن الخلفاء  ▪

أو الس        اس        ة بوجه عام في ديار الإس        لام، أو تبعية الس        لطان الروحي )الرمزي المعنوي( للس        لطان  

المعنى في الس        ياس        ي، وهو عائق من أكبر العوائق أمام الإص        لاح الجدّي للتعليم، أي لآليات إنتاج 

 الدولة.

 سلب العلوم والتعليم حرية النقد الصحيح في المرتبة العالية وما يقرب منها.  ▪

 الغفلة عن إعطاء كل مرتبة من مراتب التعليم ما تحتاجه من الأسلوب اللائق بها والنافع فيها.   ▪

 إهمال التمرين والعمل بالمعلومات كما هو الغاية من كل علم. ▪

 إلقاء المدرسين لدروس لا يفهمون مرادها على وجه اليقين. ▪

ع دم تق ارب التلام ذة الواف دين إلى التعليم بج امع الزيتون ة في الح ال ة التعليمي ة التي يف دون وهم عليه ا،  ▪

 لأنهم يردون من جهات شت مختلفة في حالة التعليم.

تفكير التلامذة منذ الابتداء للاس     تعجال لتحص     يل الش     هادة من غير تفكير في الأهم من ذلك وهو  ▪

 الكمال العلمي.

 ضعف الملكات اللسانية أي القصور في اللغة.  ▪



97 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

 

 

 

 أسباب تأخر العلوم   -4-ب

يوجد س ببان جوهريان لتأخر العلوم في البلاد الإس لامية بحس ب ابن عاش ور، "وهما: وجود مس ائل لا   

حاجة إليها يطال بها التعليم وتتوهم في ص              ورة العلم وما هي منه، وإهمال مس              ائل وعلوم مهمة. أو قل إن  

 (.177.  شئت هما الزيادة والنقصان" )ص

 أما الأسباب الفرعية فهي خمسة عشر، وهذه أهمها: 

 الوقوف الفجئي الذي عرض للعلوم عند انطفاء مدنية الدولة بما قام من الفتن التي استأصلتها. ▪

 تداخل العلوم وربط بعضها ببعض وخصوصا علم الكلام والحكمة الذي أدمجوه بكل علم. ▪

 المبالغة في البحث في ألفاظ المؤلفين على تأييد المذاهب والآراء لباعث التعصب والتحزب.  ▪

 الخطأ فانحصر العلم في نقل واحد عن آخر. 1الإعجاب بآراء المتقدمين كيف كانت وتنزيهها على ▪

 سلب  الحرية عن العلوم بسبب قصر العلم في نظر الجمهور على نقل ما مضى من غير بحث. ▪

 إهمال مراقبة العلوم و وما يدخل عليها من جهل من غير المتمكنين. ▪

التهاون بعدّة علوم نافعة]...ك                       [العلوم العقلية العليا والش        رعية كعلم أص        ول الفقه وعلم البلاغة  ▪

 والتاريخ والعمران وأسرار التكليف ومقاصد الشريعة.

 فساد التأليف، أي الكتب المدرسية. ▪

 
 ". إهكذا وجدناها، وربما أراد بها "التنزيه عن الخط 1



98 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

 سوء التفاهم الذي كان بينهم في خلافياتهم وسرعتهم إلى نبز المخالفين وإلى التشنيع والسباب.   ▪

 

 

 

 المعلمون   -5-ب

لقد أقام لنا الش        يخ ابن عاش        ور ص        نافة طريفة للمدرس        ين تنم عن خبرة ودقة ملاحظة، فحص        ر  

 في خمسة أنواع:  1مراتبهم

الذي يميز الص      حيح من الفاس      د بنقد وفهم مص      يب مع التض      لع في الكتب التي لا   "الأول: النحرير

 تدرس من أصول العلوم وهذا النوع قليل بالجامع الأعظم.

الث  اني: المتمرن بكت  ب الت  دريس الواقف على اص              طلاح  اته  ا المقت  در على ت  دريس المهم منه  ا بالفهم 

 والإفهام على ما هي عليه من غير خطأ وهذا أكثر من يطلق عليه اسم نحارير المدرسين.

الثالث: نقلة لما في الكتب مكدّون لحوافظهم عند التدريس وليس             وا من النقد أو التحرير في ش             يء  

ينقلون ما يحتطبونه بالليل على غرة ليأتوا به ص باحا، وينالون بإعجاب تقريهم له انش راحا، وهؤلاء أتعب خلق  

لفهم نص       ب الس       هر والنقل ويمنع من  الله عيش       ا وأقلهم تدريس       ا لأن اعتيادهم بأن لا يقرروا إلا ما طالعوا يك

 التدريس أقل مانع يعوقهم عن المطالعة في الليل.

 النوع الرابع: أناس يفهمون ويدرسون ولكنهم لا يميزون في ذلك الصحيح من الفاسد.

 
 يقول "تقريبا". 1



99 دروب للتربية                                      -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

 (. 233، والستر على العيب بغطاء" )ص.  1النوع الخامس: طائفة كثيرة دأبها صراح الخطأ، وزلق الخطا

وبديلا عن هذه الص      فات الذميمة يذكر ابن عاش      ور بأن "من أخص واجبات الأس      اتذة أن يكونوا  

قدوة لتلاميذهم فمن الواجب أن يعرفوهم حب العمل والس   عي لإص   لاح أنفس   هم وآمتهم وأن ينش   ؤوهم على 

 (235ق" )ص. خصال المصابرة والشجاعة، والحرية والمروءة، واحترام الحق والعدالة، والعفاف وكرم الأخلا

 

 

 الامتحان والمناظرة    -6-ب

يص        ف ص        احب "الص        بح القريب" أجواء الامتحانات والمناظرات بعبارات تنطوي على الكثير من  

الأس      ى و الحس      رة، لما تنبئ به من خواء الجعاب لأص      حاب الجباب الذين لا يكس      بون أدنى ص      فات أولي  

"يرى حاض   ر مجلس الامتحان أش   باحا تش   فُ وجوهها عن فتور، ويس   مع أص   واتا تنبي عما   الألباب، بحيث  

وراءها من القص        ور، يس        مع دروس        ا لا يزيد طول أطولها على ثلاثة أدراج يلكوها ص        احبها لوك الثلج في 

ما  الش         تاء، ويتهجى الكلمات التي حررها له غيره تهجي ص         بيان المكتب، ويعيد اللفظ الذي يقوله ليتذكر  

بعده، بحيث أن الذي ش       هد مجلس الامتحان لا يتمالك أن يملأ الفض       اء بزفرات يجيش بها ص       دره إن كان  

يعلم عواقب الارتقاء والانحطاط. وقد ذكرنا فيما تقدم ما كان من خلل في كيفية حض            ور الممتحِنين لإلقاء  

 (.238-237الأسئلة عليهم." ص. 

 وعن مسألة التغذية الراجعة وأهميتها في تعزيز قدرات التلاميذ يقول الشيخ ابن عاشور:

 
 هكذا كتبت و أكثر ما تعرف به بهذا الرسم: الخطى.  1



100 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

"من الإخلال س   كوت لجنة الامتحان عن المدح والذم للتلامذة وإغفالها إعلان ما يحص   له كللأ من الأعداد في 

النجابة فض   عفت الهمة والتنافس في التقدم. فالذي أش   هد به أنّ طريقة الامتحان الجديدة التي ابتدأ العمل بها 

نافعة جدا لو قُ يّض لها اعتناء وتطبيق وقد ظهر بس       ببها تقدم في علوم مثل الص       رف والرس       م   1317في عام  

والبلاغة بعد أن كان كثير من كبار المدرس     ين لا يلم بمس     ائل هاته العلوم كما ظهر تقدم في الإنش     اء والتعبير، 

 (. 243.  صنعم هو كشأن الأشياء في أوائلها محتاج إلى زيادة تحرير، وذلك أمر يسير." )

التعلمي ة، كم ا  -إذا م ا أردنا أن نلخص ه ذا العم ل وفق الأقط اب الثلاث ة الممثل ة للوض              عي ة التعليمي ة

 فعلنا ذلك مع أفكار ابن خلدون التربوية، فإننا سنضبطه كالآتي:

 

 

 تعرّض المؤلّف لموضوع المعرفة في التعليم في مستويين: في مستوى قطب المعرفة:   ❖

في مس   توى المعرفة المدرس   ية المتض   منة في التآليف المعتمدة للتدريس وقد أبرز فيها أنواعا ش   ت من الخلل،  -

أهمه ا اثن ان، أولهم ا ذو طبيع ة ابس              تمولوجي ة، وهو المتعلق بنوعي ة المعرف ة المنتج ة، ف ذكر أنه ا معرف ة تفتق د في 

أم ا ثاني أنواع الخل ل في الت آليف )الوثائق ع دي د الح الات إلى الض              م انات الموض              وعي ة لأي معرف ة علمي ة.  

والبرامج المدرس ية( فيقع في مس توى المحتويات، التي ظلت مفتقرة إلى التنويع المجدد والمنفتح على علوم كاللغة  

 والمنطق والرياضيات والتاريخ والأديان المقارنة وعلوم الطبيعة وعلم الأخلاق...الخ.

في مس توى العلوم الأم التي تس تقى منها التآليف وقد أحص ى المؤلّف منها عش رة علوم، وقيّمها خاص ة   -

من النواحي المنهجي ة )العلوم النظري ة كعلم الكلام( والوظيفي ة )ك الفق ه وأص              ول ه(. من الن احي ة الأولى تم  

ب الموض    وعية والعقلانية. الكش    ف عن مقدار المبالغات والتجاوزات الراجعة إلى التعص    ب للمذهب وغيا



101 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

أمّا من الناحية الثانية فكش   ف عن تقص   ير في الاهتمام بالجوانب النافعة في العلوم العملية )كالفقه( لحياة 

 .محضةالمسلم اليومية لحساب نظرة أخروية  

 اهتمّ به المؤلّف كثيرا وبطرق متنوعة ومن نواحي عديدة. وقد قطب المعلّم:   ❖

فعيّن مراتب المدرس           ين في العلم بحس           ب تمكّنهم منه فهما وتطبيقا وتمييزا ونقدا وإبداعا، فجاؤوا على    

خمس مراتب أوّلُهم النّحرير الذي يميز الصحيح من الفاسد بنقد وفهم مصيب، وآخرهم كثير الأخطاء الباحث  

ا للمدرس     ين إلى س     وء التقييم وس     وء دائما لس     تر العيب عن غطاء. وقد أرجع الخلل الحاص     ل في المراتب الدني

 نظام المناظرات، لاعتمادهما خاصة على التكرار الفاقد لروح الفهم والتطويع.

كما عالج قض        ية تكوين المدرس        ين ومس        ألة الموهبة والفن في التعليم، فأكّد أكثر من مرة على جدوى    

التكوين حت للمدرس الموهوب، إذ هو يكس      به المزيد من الفعالية والكثير من الوقت الض      ائع. وعلى ص      عيد  

جزء منه عبر إص  لاح التآليف آخر ربط المؤلف مس  توى المدرس  ين بالمناهج المقررة وأن إص  لاح المعلمين يتم في 

)البرامج والوثائق المدرس       ية(. وغير بعيد عن هذا الموض       وع، حلّل كيفية تعامل المدرس       ين مع مص       ادر المعرفة 

العلمية والمدرس     ية، وهو ما يعرف الآن بعملية النقل التعليمي الداخلي، وكش     ف عن قلة درايتهم وكفايتهم في 

 هذا المجال.   

حَ الكثير من مظاهر س   وء     وأخيرا تص   دّى المؤلف لموض   وع أخلاقيات التعليم و غياب المعلم القدوة وفَض   َ

الأخلاق لدى غالبية المدرس        ين، كالبطر والعُجب والقس        وة وس        لاطة اللس        ان والحس        د والبغض، ودعا إلى  

 تصحيح هذه الأوضاع المسيئة لسمعة المربين. 

 قطب المتعلّم ❖



102 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

لقد حظي قطب المتعلم في كتاب "الص    بح القريب" بعدّة أفكار هامة لا زالت تحتفظ بكامل أهميتها  

 إلى اليوم. وهذه أبرزها:

الدافعية الخارجية والدافعية الداخلية، وض         رورة العمل على تقوية النوع الثاني من الدافعية، لأنه الض         امن   •

للتحكم الجي د في المهم ات التعلمي ة والتمل ك الراس              خ للمع ارف والمف اهيم العلمي ة والكف ايات والمه ارات 

 (.134التعلمية )ص. 

 التدرج في التعليم )النشوئية(، وذلك بمساعدة المتعلمين على اكتساب كفايات تعلمية متنامية. •

 (.127)ص.  1كفايات المتعلمين بحسب نسق تصاعدي: الفهم والتطبيق والتحليل والتركيب والنقد  •

تدريب العقول على الابتكار:ابتكار المس            ائل وتوس            عة المعلومات، كما ابتكرها الذين من قبلهم )ص.  •

(. وه  ذا بالفع  ل م  ا نحت  اج  ه في زمن المجتمع  ات المعرفي  ة والثورة المعلوم  اتي  ة، حي  ث تتحول الفكرة من  125

 رأسمال رمزي إلى رأسمال مادي بسرعة فائقة.

جاءت   وقد  أليس الصـــــــبح بقريب"هذه إذن أهم الأفكار التربوية الإص         لاحية التي جاءت في كتاب "  

تجس     يدا لأرقى ما أنتجته الحض     ارة العربية الإس     لامية في مجال العقل العملي: المنهج العمراني الخلدوني والمنهج 

الفقهي المقاص              دي. أي الجمع بين قوانين الترقي الحض              اري وغاياته البعيدة الموجّهة لخططه الراهنة معا مع  

 وافق مع رؤية الإسلام الأصيلة للمسألة التربوية.الاستفادة من مجلوبات الفكر التربوي الحديث بما يت

 

 
،  يعتقد ابن عاش   ور أن المراقي العليا تترك للمرحلتين المتوس   طة والنهائية، ولكن هذا الرأي تم تجاوزه الآن في توجيهات التعليم العص   رية 1

لأنه بالإمكان تدريب التلاميذ على العمل في مختلف هذه المس         تويات العرفانية بما يلائم مراحلهم النش         وئية ومراكز اهتماماتهم، بما في 
متعلمو رياض الأطفال، الذين يكون لديهم التحليل والتركيب عملا حس       يا حركيا بالدرجة الأولى. والفكر يبنى بهذه الكيفية لأن ذلك  

  "أن نفكر هو أن نفعل"الفكر في أساسه فعل في المادة وفي ذاته نفسها لاحقا)الميتاعرفان(. فكما يقول جان بياجيه:  



103 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 التربوي لدى الشيخ محمد الخضر حسينالفكر  -ج

 سنعتمد في دراسة الفكر التربوي للشيخ الخضر حسين على المدونة التالية: 

o 1971 ، طبعة علي الرضا التونسي، المطبعة التعاونية بدمشق، رسائل الإصلاح . 

o 1973، 2، جمع وتحقيق علي الرضا التونسي، ط.  الدعوة إلى الإصلاح . 



104 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

o 1971، جمع وتحقيق علي الرضا التونسي، المطبعة التعاونية بدمشق،  تونس وجامع الزيتونة. 

o 1976 ، جمع وتحقيق علي الرضا التونسي، المطبعة التعاونية بدمشق، الرحلات . 

o  72-70الجزء الحادي عشر من المجلد التاسع ص  مجلة الهداية الإسلامية . 

o  الجزء الثاني من المجلد الثالث عشر.  مجلة الهداية الإسلامية 

o  99-97المجلد الأول، ص  1322 ربيع الثاني    غرة - 7عدد  -   السعادة العظمى . 

 مجالات الإصلاح التربوي لدى الشيخ الخضر حسين  -1-ج

المجال الأس   اس   ي للإص   لاح التربوي لدى الش   يخ الخض   ر حس   ين هو مجال التعليم الديني. وهذا الإص   لاح  

 نوعين متكاملين: أخلاقي وعقديينقسم إلى  

 الإصلاح التربوي الأخلاقي  1-1-ج

دينيا بالدرجة  –لقد اتبع مفهوم الإص   لاح التربوي لدى الش   يخ محمّد الخض   ر حس   ين منحى أخلاقيا 

س   نا في حاجة إلى التفص   يل ولا التدليل : يقول الش   يخ: "  بالتعليم الديني ففي فص   ل خص   ص   ه للعنايةالأولى، 

من انحلال في  تش  عركم بفداحة ما نئن منه اليوم   –وهي مركز الثقافة الإس  لامية   –فان نظرة واحدة إلى مص  ر 

، الدعوة إلى الإصـــلاح")الأمةوانهيار في كل مقومات   ،الأس    رةوتفكك في الجماعات، وانهدام في   ،الأخلاق

 .(  149-148ص

 

 الإصلاح التربوي العقائدي  -2-1-ج

، حقـائق الـدين نقيـة من كـل بـدعـة"إذا تلقن ش              ب ابن ا ويتجلى ذل ك في مح اربت ه للب دع. ففي رأي ه أن ه 

وابتهج ت نفوس              هم بحكمت ه ابته اج البل د الطي ب بالغي ث الن افع، فق د أع ددنا للخوض في غم ار الحي اة 



105 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

رج  الا لا يكتفون بالخط  ب تلقى على المن  ابر، ولا بالمق  الات تحرر على المك  ات  ب، ب  ل يعلمون فيقولون،  

 و كذلك في  71الجزء الحادي عش      ر من المجلد التاس      ع، ص.  الهداية الإســـــلاميةمجلة ويقولون فيفعلون" )

 (.  71، ص. الدعوة إلى الإصلاح

وعلى هذا الصعيد، يحمّل الشيخ الخضر حسين ثلاث جهات مسؤولية ما آل إليه أمر شباب العصر 

 من زيغ في العقيدة:

المدارس الأجنبية المفتوحة في البلدان الإس              لامية المس              تعمرة من قبل الأوروبيين أو تلك التي يؤمّها   ▪

 بعض شباب المسلمين في أوروبا نفسها.

 الآباء المتهاونين عن حماية عقيدة أبنائهم من تأثيرات تلك المدارس الأجنبية. ▪

 الحكومات المسلمة التي لا تراقب جودة التعليم الديني في مدارسها العمومية. ▪

ولكنّ الشيخ الخضر لا ينفي مع ذلك وجود مساع من بين ذلك الشباب نفسه لإصلاح ما حلّ به 

"ولكنا لم نلبث أن رأينا شبابا في المدارس العالية يحرصون على   من فتور في الوازع الديني، فينسّب حكمه قائلا:

للشباب  أقول أن  بل  الدين، ويتبنون أحكامه وآدابه، ويتصلون بالجمعيات الإسلامية،   تلقي دروس علوم 

الهداية وكذلك في مجلة    72 ص. الفضل في إنشاء هذه الجمعيات، أو المؤازرة على نهوضها" )المصدر السابق،  

 (. 72الجزء الحادي عشر من المجلد التاسع، ص.    الإسلامية

وبخصوص نقد الشيخ الخضر لتأثرّ الشباب الإسلامي بالقيم التربوية الأوروبية وبالأوروبيين، فإنه يوضح 

محاكاتهم فيما يشتمل على مصلحة دنيوية، ولا يخالف حكما شرعيا أو أدبا بأنه "يجوز    "رسائل الإصلاح" في  

دينيا، وهذا مما تأذن الشريعة في الأخذ به، ويتأكد العمل به على قدر ما فيه من مصلحة، وليس من المعقول 

م في العلوم أن تنهى الشريعة عما فيه خير لمجرد أن قوما من غير المسلمين سبقوا إليه. ويدخل في هذا مجاراته



106 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

والصنائع، ووسائل الدفاع، والمرافق التي نحقق بها جانبا عظيما من هناء هذه الحياة. ومن شواهد هذا ما فعله 

النبي صلى الله عليه وسلم من حفر الخندق حول المدينة المنورة، وقد أشار به سلمان الفارسي، وهو من مكايد 

جراءها في بلادنا من قبيل  ٳاليوم نظم إدارية نزنها بقاعدة رعاية المصالح ، فنرى    الفرس في حروبها. وفي أوروبا

 والحنيفية في تفكير الشيخ الخضر حسين. (. وهذه الأقوال تظهر قدرا من المرونة  207ص  )   "إصلاح الإدارة

كما أنّ تأكيدنا على اهتمامه بالإصلاح التربوي الدّيني أساسا، لا ينفي انفتاحه على غيره من مجالات 

العلم والتعليم. من ذلك مثلا دعوته إلى تمكّن أبناء المسلمين من كل أنواع العلوم وقدرتهم على توظيفها بكلّ 

 لنا أن نفخر بفتيان درسوا الطبيعة والكيمياء، اقتدار في بناء المدنية، حيث يقول على سبيل المثال: "ولا يحقّ 

إلاّ أن يعودوا وفي قدرتهم أن يستقلّوا بإدارة مصانع الدّفاع، ومعامل لمرافق الحياة، فإنّا نريد أن نعود كما كان 

 (. 140، ص.  رسائل الإصلاحأساتذتنا في العلوم نقلية كانت أو عقلية، نظرية أو مادّية" )

 نقد الشيخ الخضر حسين للتعليم الديني على عهده:  -2-ج

يدرج الشيخ الخضر المثالب والنقائص التالية في التعليم عيوب التعليم الديني الحاضر،  تحت عنوان  

 على عهده بمصر: 

 ضآلة المحتوى المعرفي الديني  ▪

 عدم اعتبار التربية الإسلامية مادّة أساسية.  ▪

 سوء العناية بمادّة القرآن الكريم   ▪

 عدم الاهتمام بالسيرة النبوية وبالتاريخ الإسلامي.  ▪

 الاقتصار بالتعليم الديني على الأحداث دون الكبار.  ▪

 التساهل مع المقصرين في أداء الواجبات الدينية والمخالفين لمكارم الأخلاق.  ▪



107 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

 حصر التعليم الديني في الأزهر وفي المعاهد الدينية.    ▪

 نقده للطرق البيداغوجية التقليدية المعتمدة على نظام العقوبات البدنية القاسية.   ▪

   سبل الإصلاح  -3-ج

 يضبط الشيخ الخضر حسين طرقا خمسا لإصلاح أوضاع التعليم الديني. ففي رأيه:

 . (154، شانه شان بعض اللغات الأجنبية على الأقل") ص.أساسيةتعليم الدين مادّة  "يجب تقرير     -

 ويجب أن يكون تعليم الدين عاما يشمل كل دور من أدوار التعليم"  -

 و يجب تعديل مناهج التعليم تعديلا يناسب حال التلاميذ في سنهم وتفكيرهم وفي نوع دراستهم ومستقبلهم،  -

 .(155ويجب أن يكون التعليم عمليا يحمل على التزام الشعائر الدينية مدى وجودهم بالمدرسة" )ص    -

"يجب أن يعني بدراسة التاريخ الإسلامي دراسة حية واسعة تطبع في نفس التلميذ طابعا لا يمحى من الاعتزاز   -

بدينه والاعتداد بسلافه والإجلال لأبطال أمته والطموح إلى ترسم آثار السلف الصالح في الوثب والنهوض 

 ( 156والشبه بهم في كافة مناحي الحياة الحقة" )ص.  

 يضيف الشيخ الخضر الملاحظات والمطالب التالية:"تونس وجامع الزيتونة"،    وفي كتابه

والذي يلاحظ أن ليس في مواد الامتحان علم الحديث والتفسير مع أنهما يدرسان في المعهد، ونحن نود أن "-

 الامتحان، ولو أفضى الحال إلى مدّ اجل الدراسة سنتين أو ثلاثا. يكون هذا العلمان في أول ما يجري فيه  

ونود لو أن المشايخ النظار يأخذون بطريقة مناقشة الطلاب في درس الامتحان حت يتضح مقدار فهم    -

الطالب جليا، ولتكون هذه المناقشة من دواعي مواظبتهم على الدروس وإقبالهم على ما يقرره الأستاذ ليكونوا  

 . كما أنهّ دعا (30" ) ص.  من كل ما يلقه على بينة



108 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

فتق اللسان من"  إلى تدريب الطلّاب على المناقشة والنقد والتمحيص، وهذا يذكرنا بما شجع عليه ابن خلدون   -

والتعليم "  بالمحاورة". وهو مماّ نكبره ونعجب به لدى هذا الشيخ الزيتوني. وهذه عبارته بخصوص هذه المسألة: 

تؤمن عاقبته وتزكو ثمرته ما اهتدى فيه الطلّاب إلى طريقة نقد الآراء وتمحيصها حت لا يقبلوا رأيا إلاّ أن الذي  

(. والشيخ الخضر يلتقي هنا مع ما دعا إليه 64. ص.  1، ج.  1رسائل الإصلاح )"  يستبينوا رجحانه بدليل

وما أحوج شبابنا اليوم إلى هذه "أليس الصبح بقريب؟"،  زميله وصديقه الشيخ الطاهر بن عاشور في كتابه  

 القيمة العقلية التي دعا إليها نجباء الزيتونة لتجنّب التعصب والانغلاق. 

 ، فقد أوصى الشيخ الخضرب    ""الرحلاتأما في كتابه  

سواط، وتحذيره من اتخاذ آلة للضرب مثل عصا أ وعدم زيارة المعلم إن اضطر إلى ضربه ثلاثة "الرفق بالصبّي   -

 (، وقد سبق ذكره. 51" )ص.  اللوز اليابس والفلقة

السعادة ومما جاء في بيانه لمنهج التربية الذي يحبذه والذي هو منهج وسط بين الرأفة والشدّة، قوله في "

نريد بكراهة هذه الرأفة المفرطة أنُ فْ تَكَّّّ من الصبي سائرَ إرادته، ويُسلب منه جميع عزائمُه، كما   ""لا العظمى

يفعله الجاهلون بأساليب الإصلاح والتهذيب؛ إن ذلك مما يحول بينه وبين عزة النفس، وما يتبعها من قوة 

المقام؛ فيكون ألعوبة بيد معاشريه كالكرة الجأش، وأصالة الرأي، والإقدام على إرسال كلمة الحق عندما يقتضيها  

ربيع    غرة  -   7عدد  -   السعادة العظمى   " ) المطروحة يتلقفونه رجلًا رجلًا، أو آلة يستعملونها فيما يشتهون 

 .(. 99المجلد الأول، ص.  1322الثاني  

 وإلى جانب الاعتدال في معاملة المتعلمين، يدعو الشيخ الخضر إلى 

 
 . 1939الطبعة المنقسمة إلى ثلاثة أجزاء. صدرت أول مرة سنة 1



109 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

التواضع معهم حت ينشأوا على الثقة في النفس التي تورثّهم الجدّ في طلب العلم أي تقوية دافعيتهم إليه.   -

عند  إليه  العلم، فمن مظاهره الإصغاء  يتعاظم على طالب  الأستاذ  فلا  "أما  الصدد :  يقول في هذا  وهو 

تياح وإنصاف، فإن أخطأ نبهه لوجه الخطإ، المناقشة، وإجابته عمّا سأل في رفق، وتلقي ما يبديه من الفهم بار 

وإن قال صوابا تقبله منه بارتياح. وارتياح الأستاذ لآثار نجابة الطلّاب مما يزيدهم جِدّا في الطلّب، ويشعرهم 

رسائل  بالاستعداد ليكونوا من النوابغ، وإنّما ينبغ الناشئ مت في العلم مت سطع في نفسه مثل هذا الشعور" )

 (.156، ص.  1.، جالإصلاح

 كما نبه في ذات الكتاب إلى وجود طرق تعليمية جديدة استحسنها، وهي تعتمد    

الحوار بين المتعلمين: وعن هذا يقول، بمناسبة زيارته لإحدى المدارس في تركيا، بعد أن سرد عدّة أحداث   -

ثم عقدوا محاورات طريفة، منها محاور جرت بين تلميذين في التفاضل بين العلم والمال، ونصّبوا تلميذا أخرى: "

ثالثا ينظر في حججهما، ويتولى فصل الخلاف بينهما، وبعد أن نفض كل منهما ما في كنانته، قضي بتفضيل 

اورة أن التلميذ الذي كان يفاضل عن العلم على المال، فإنّ المال من نتائج المعارف، ومن اللطائف في هذه المح

ستمنح منك العفو فقد كنت أنازعك وأنا على خطإ، فقال له أ  :المال قال لمفضّل العلم بعد فصل القضية  

لا تسأله العفو فان المجادلة لم تكن بين شخصيكما، وإنما كانت جارية بين الحق والباطل،   :التلميذ الحاكم  

ومنها محاورة انعقدت بين تلميذين في المفاضلة بين السيف والقلم، وأحدهما ينطق بلسان القلم، والأخر يفاخر 

قم أيها السيف وقبِّل    :كومة بلسان السيف فصل الحاكم المفاخرة بتفضيل القلم على السيف، وقال تنفيذا للح

" أساليب التعليم العتيقة والحديثةرأس القلم. ووقعت بعد هذا محاورة باللسان التركي بين تلميذين مثلا فيها  

 (. 77)ص.  

 



110 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

 مناقشة واستنتاجات 

لا ريب أنّ الشيخ محمّد الخضر حسين قد أصاب قدرا من الرّيادة في مجال الإصلاح التربوي خلال 

الأوّل من القرن الماضي، يظهر ذلك من خلال المعاني التجديدية التي تضمّنتها أفكاره وخواطره التربوية. النصف  

 وهو يلتقي مع الشيخ الطاهر بن عاشور في الدعوة إلى: 

 الرفق بالمتعلم ولكن مع إظهار الحزم معه حت ينشأ قوي الشخصية.  ▪

 مراعاة مرحلته النشوئية وقدرته على استيعاب المعارف والمهارات العقلية التي تعرض عليه.  ▪

عدم التعويل على التلقين في التعليم، وإنّما شحذ عقل المتعلم بممارسة النقد والتمحيص وعدم قبول  ▪

 رأي إلاّ بعد ثبوت قوّة حجّته. 

 فتق لسانه بالمحاورة والنقاش.  ▪

تطوير طرق التقييم حت لا تعنى فقط باستظهار المتعلم لما حفظه من معلومات، وإنّما كذلك قدرته  ▪

 على المحاجّة والاستدلال. 

التربية الإسلامية مكانة مرموقة في  المتواصل على إيلاء  الشّيخ الخضر حسين هو تأكيده  به  تفرّد  وما 

المعاهد الدينية والعمومية على حدّ سواء، لما لهذه التربية من دور في تكوين شخصية الشباب تكوينا متينا  

 في الاستعمار الأوروبي للبلاد العربية. يقدره على مواجهة التحدّيات التي تواجه الأمّة، وهي المتمثلة خاصة

لكن بالرغم من كلّ ما سبق، فإنّ المدوّنة الإصلاحية التربوية للشيخ الخضر، لا تبلغ شمول وعمق العمل 

"، ولا حت جرأة الطاهر الحدّاد على أليس الصبح بقريبالذي قام به الشيخ الطاهر بن عاشور في مؤلفه"

 التجديد والانعتاق من ربقة القديم البالي. 

 



111 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

 

 خاتمة 

على نقد التعليم التقليدي الذي ينطلق من تحفيظ الص          بية   مررنا بهميتفق المص          لحون الثلاثة الذين 

القرآن الكريم، ويعاملهم بش       دّة وقس       وة ويحاول كل منهم الاقتراب من فكرة الفرد المتعلم وبناء أس       س التعليم 

 والبرمجة عليها. يظهر ذلك من خلال إجماعهم على:

 التدرجّ بالمتعلم من مرحلة "نشوئية" إلى أخرى، مراعاة لنمائية قدراته المعرفية المختلفة. ❖

الترفق بالمتعلمين لإكس     ابهم الثقة بأنفس     هم وتهيئتهم نفس     يا لمرقى النقد والابتكار والمس     اهمة في  ❖

 إنتاج المعرفة.

إجراء عمليات تطويع للمعرفة المختصة حت تصبح في متناول المتعلمين بحسب مراتبهم التعلمية  ❖

 )عملية النقل التعليمي(.

الاعتن اء بالكيف وبتنمي ة ق درات المتعلمين ال ذهني ة عوض               ا عن التركيز على الكم وعلى إنه اك  ❖

 الذاكرة بالحفظ الركيك.

ض رورة إجراء إص لاحات في مس توى المكانة الابس تمولوجية للمعارف التقليدية، كالاس تغناء عن  ❖

 علم الكلام )ابن خلدون( وجعل الفقه تحت نظر علم المقاصد )ابن عاشور(.

إدخال العلوم الوض   عية العقلية والآداب في مواد التعليم، كعلوم اللغة والحس   اب والعلوم الطبيعية   ❖

 والإنسانية.



112 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

رفع القيود عن الحريات الأكاديمية )النهي عن الظلم المؤذن بخراب العمران جراء كس         ر ش         وكة  ❖

أهل القلم لص      الح عمال الس      يف، لدى ابن خلدون، وحرية البحث والنش      ر العلمي لدى ابن  

 عاشور(.

 هذا وقد زاد الشيخ ابن عاشور أمرين آخرين على غاية من الأهمية، هما:     

القي  ام بإص              لاح  ات في نظ  ام التقييم والمن  اظرات، بحي  ث لا يقع الاكتف  اء بتقييم الق  درة على  ❖

 التكرار والاستظهار وإنما إضافة امتحان المتعلم في قدراته التواصلية والتأليفية.

 بتكوين المدرسين ومدهم بقواعد صناعة التعليم الحديث.الاهتمام   ❖

وأخيرا، تميّز الش       يخ الخض       ر حس       ين بمحاولة رس       م معالم طريقة بناء الش       خص       ية الوطنية المعتزةّ بدينها  

 والمنفتحة على تجارب الأمم الأخرى في النهضة والتقدّم الحضاري والعلمي، في الآن نفسه.

 

 : التوظيفات البيداغوجية التطبيقية الممكنة لهذا المحور

لقد مر بنا في خاتمة هذا العنص     ر أن أول أمر اتفق عليه رواد الإص     لاح التربوي ابن خلدون والطاهر 

بن عاش     ور والخض     ر حس     ين هو التدرجّ بالمتعلم من مرحلة "نش     وئية" إلى أخرى، مراعاة لنمائية قدراته المعرفية 

 الفكرة التعليمية التالية:المختلفة. وهذا يدفعنا إلى طرح 

تخير الأهداف والكفايات والمحتويات المناس       بة للمراحل النش       وئية للمتعلمين. بحيث لا نعامل الطفل 

على أس  اس أنه كهل ص  غير، ولكن نعمل على تلبية حاجاته الوظيفية، أي التي تتطلبها قدراته العقلية وحالاته  

المعرق  ل لنموّ الص              بي  ان )المب  الغ  ة في   الوج  داني  ة والروحي  ة. ولكن ه  ذا لا ينبغي أن يجعلن  ا نقع في فخ التّطفي  ل



113 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

المعاملة الطفلية( وإنما نأخذ ب                        أيديهم لنس         اعدهم على الارتقاء درجة أخرى في قدراتهم وكفاياتهم التعلمية 

وحالاتهم الوجدانية والروحية، لأن المدرس      ة تمثل إطارا مناس      با لتوفير المثيرات المناس      بة لنمو الأطفال. كل هذا 

الدراس   ية وخبراء المش   روع( بالتنس   يق الكامل مع علماء  يقوم به واض   عو البرامج )الأس   اتذة المختص   ون في المواد  

التعلمي، وقد مر بنا أن ابن خلدون    -النفس العرفاني والوجداني. وهذه العملية تس       مى عملية النقل التعليمبي

 منذ عدة قرون. قد تفطن إليها 

ويمكن أن نس    تعين في إطار هذا المش    روع مثلا بالباحثين محمد الدريّج ومص    دق الجليدي بص    فتيهما 

مختص           ين في علم النفس التربوي. كما يجب عند المرور إلى المرحلة الإعدادية للتطبيق انتداب نوعية أخرى من  

، فنجد تعلمية الرياض            يات  الخبراء وهم المختص            ون في تعلميات المواد. إذ أن لكل مادة تعلمية خاص            ة بها

وتعلمي ة الفيزياء وتعلمي ة العلوم الطبيعي ة وتعلمي ة الفلس              ف ة وتعلمي ة الت اريخ وتعلمي ة الجغرافي ا وتعلمي ة التفكير  

الإس           لامي...الخ. ونذكر هنا بأن تعلمية المواد هي اختص           اص علمي تربوي يعنى بتحليل تمش           يات التعليم 

كانت معرفة علمية أو معرفة مدرس    ية، فبراديغم )نموذج إرش    ادي( تعلمية   والتعلم من وجهة نظر المعرفة، س    واء

بين البني ة المعرفي ة للعلم والبني ة المعرفي ة   ةالمواد إذن باراديغم ابس              تمولوجي. وه اجس تعلمي ة المواد هو والملاءم 

 .  genetic epistemologyالتوفيق الدقيق بين ابستمولوجيا العلم وابستمولوجيا المتعلم  للمتعلم، أي

، لا ب د من النظر في المعرف ة   didactic transposition  ولكن قب ل المرور إلى عملي ة النق ل التعليمي

المراد تمريرها للمتعلمين في مس تواها العلمي ذاته، وخاص ة في مجال العلوم الإس لامية الكلاس يكية، كعلم الكلام 

وعلم أص        ول الفقه والتفس        ير...الخ. فقد مر بنا أن ابن خلدون والحداد مثلا يرون أن علم الكلام علم يحتاج  

موض              وع ات ه إن لم تكن كله ا مم ا يمتنع على العق ل القطع فيه ا، وق د ذه ب ابن    إلى مراجع ة وتقييم وأن أغل ب

رش    د نفس هذا المذهب. ومعلوم أن ابن خلدون وابن رش    د يمثلان قمة الش    عور العلمي الإنس    اني والفلس    في 



114 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

الإس      لاميين في العص      ر الوس      يط. وعلى س      بيل المثال يمكن الاس      تفادة من نتائج أعمال ندوة أغادير القادمة  

للنظر   1( التي س   تنعقد حول موض   وع "العلوم الإس   لامية: أزمة منهج أم أزمة تنزيل؟"2010)آخر ش   هر مارس  

في الكيفية المناس  بة التي س  نتعامل بها مس  تقبلا مع تدريس العلوم الإس  لامية على وجه الخص  وص. ونذكر بهذه  

المناس   بة أن عملية النقل التعليمي تمر بثلاث أطوار: الانتقال من المعرفة العالمة إلى المعرفة المراد تعليمها )ض   بط 

عرف ة المعلم ة فعلا، ويس              مّى ه ذا النوع من النق ل بالنق ل التعليمي البرامج والمن اهج( ثم المرور من هن اك إلى الم

الداخلي وهو من مس        ؤولية المعلم، يقوم به بحس        ب مس        توى تلامذته ونس        ق تقدمهم في امتلاك الكفايات  

والمه ارات والمع ارف. بع د ذل ك تقيم مكتس              ب ات التلامي ذ وتتخ ذ الت دابير اللازم ة للعلاج ل دى أص              ح اب 

ية. وهذا ما يدفعنا إلى طرح مش   كل التقييم المدرس   ي، وأنواعه. إذ الس   ائد في مدارس   نا اليوم الص   عوبات التعلم

هو نوع التقييم المعروف بالتقييم الجزائي، بينما نحتاج في معالجة الحالات الص           عبة إلى التقييم المعروف بالتقييم 

وإنم ا تش              خيص وتعرف مواطن  التكويني، حي ث لا يكون اله دف من ه إس              ن اد علام ات ودرج ات إلى المتعلم 

تعلمي  -العط ال ة في تفكيره ومرافقت ه في عملي ة تمل ك الكف ايات الج دي دة المبرمج ة، ببرمج ة خطط ت دخ ل تعليمي

مناس  بة. وللعلم فإن المدرس  ة الأكثر تفوقا في العالم، وهي المدرس  ة الفنلندية، كما س  يأتي الحديث عنها لاحقا،  

 ية طوال المرحلة الأساسيةّ، وإنما تكتفي بالتقويمات التكوينية فحسب.  لا تختبر المتعلمين اختبارات جزائ

وعلى الص   عيد نفس   ه، يجب أن تكون التقييمات متجهة، كما نوه بذلك الش   يخ الطاهر بن عاش   ور،  

إلى القدرات المعرفية للطالب ومهاراته أكثر من تركيزها على اختبارات الذاكرة، أي اختبار الس   يرورات الذهنية 

ختبار المراقي العرفانية العليا، العليا ولا مجرد الس       يرورات الدنيا، ولن تس       قط هذه الأخيرة من الحس       اب عند ا

 لأنها حاضرة ضمنيا فيها ولكن بشكل وظيفي.

 
 ن من المشروع في هذه الندوة )بصفتهما الشخصية(. اثنان امن المنتظر أن يشارك على الأقل باحث  1



115 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

ننتقل الآن إلى قض             ية أخرى وهي قض             ية العلاقة التربوية التي يدفعنا إلى التفكير فيها تأكيد الرواد 

التربويين الس ابقين على ض رورة تجنب القس وة على المتعلمين لما يورثه ذلك في نفوس هم من مذلة وكذب ونفاق  

س الأعماق وعلم النفس وض      عف في الش      خص      ية. نقترح على هذا الص      عيد الاس      تفادة من مجلوبات علم نف

الس        لوكي والوجداني لض        بط طرق التعامل المناس        بة مع المتعلمين ذوي الاحتياجات العاطفية أو المراهقين أو 

المنحرفين، فنكون المدرس   ين في هذا المجال، كما ننتدب أخص   ائيين نفس   انيين يتابعون الحالات المس   تعص   ية عن 

س              لامي ة في ه ذا المج ال هو ش              عور الرحم ة ال ذي يج ب أن يغمر كث ب في الم دارس. ولع ل م ا يميز المق ارب ة الإ

إحس   اس المربي إزاء منظوريه، وكذلك الدور الكبير الذي يلعبه الإيمان في تقوية العزيمة ومواس   اة أص   حاب المحن 

 والاضطرابات النفسية، فوجب عندئذ تذكيرهم بذلك، حيث أن الذكرى تنفع المؤمنين.

ونوص  ي بهذه المناس  بة أن تتض  من القياس  ات النفس  ية للمعلمين الذين س  يقع انتدابهم للمش  روع قياس  ا 

للجوانب الوجدانية وللتوازن النفسي للمعلم، حت نجنب أبناءنا التلاميذ القاسية قلوبهم من المدرسين. ولا يعني  

ا من لم يرحم الص              غير ويوقر الكبير، هذا أن نكون عاطفيين وإنما أن نرحم من في الأرض، إذ ليس مؤمنا حق

 كما جاء في الحديث النبوي الشريف.

آخر م ا نوص              ي ب ه في ه ذا المق ام هو رفع القيود عن الحريات الأك اديمي ة: النهي عن الظلم المؤذن 

بخراب العمران جراء كس ر ش وكة أهل القلم لص الح عمال الس يف، لدى ابن خلدون، وحرية البحث 

 والنشر العلمي لدى ابن عاشور.

 

 

 



116 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

 

 

 

 

 

 

 

 وموقفهم من مسألة التّعليمفي مصر المفكّرون السلفّيون الجدد  -د

 توطئة 

 - إذا نظرنا إلى العالم العربي الإسلامي الحديث وخاصّة في البلاد المصرية وجدنا أنّ التعليم فيها وريث 

تعليم دينّي راسخ الأصول منذ القدم وممتدّ على أحقاب طويلة من الزّمن وهو سليل الديّانة الإسلامية   – في جملته

 ورؤيتها للكون. 

المشكلة المطروحة على دولة محمد على هي في كيفية التعامل مع منظومة الفكر التربوي الحديث دون  

 .1المساس بثوابت المنظومة القيمية الإسلامية 

 
حيث تّم الانتباه إلى أن ما يميز الفكر التربوي الحديث في أوربا هو روح الحرية والعلوم المنفصلة والمستقلة المواضيع واعتماد    - 1

ل حسب  العقل والمناهج العلمية التجريبية، كما أن التربية مرتبطة بالعمل والواقع لتهيئة الأفراد إلى وظائفهم الاجتماعية الحية في المستقب
 : مثلا: غاستون برجاي: الإنسان الحديث وتربيته: )المقدمة(انظر  , طلبه سوق الشغل وحسب الاختيار الحضاري العام للمجتمعما تت

Gaston BERGER : l’Homme Moderne et son éducation P.U.F. Paris 1962 /Introduction / P.1-10 



117 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

( هو إرساء قواعد تعليم مدرسي حديث في مصر 1849والحلّ الذي أوجده محمد علي باشا )ت  

مواز للتعليم الدّيني يرتكز على العلوم العقلية الصحيحة ويكون وليد إرادة الدّولة، فأنشأ محمد علي المعاهد 

( لترجمة اللغات الأجنبية وعلومها وذلك دون 1836) الفنيّة والعسكرية والطبية العديدة وأسس "دار الألسن"  

مس جامع الأزهر والكتاتيب التابعة له بأي أذى. وكان لهذا العمل تأثيره الكبير في تحديد نظرة بعض المفكرين 

العليا ومدى إيمانهم بمركزية  القومية  التربية والتعليم بالمصالح  التعليم بالدولة والمجتمع وصلة  المصريين في علاقة 

اجتماعية وثقافية ومناهج تربوية مضبوطة تعليم وحق الدولة في الإشراف على تطبيق برامجه حسب فلسفة  ال

 ومقررة. 

ومن المفكرين الذين طوروا تفكيرهم التربوي وتجاوزوا نظرية التعليم التقليدي الذي يقوم على تلقين 

م( الذي كان متأثرا شديد التأثر 1873العلوم النّقليّة أساسا من قرآن وفقه ولغة، رفاعة رافع الطهطاوي )ت  

 باختيارات محمد علي السياسية والاقتصادية.

 أفكار »رفاعة الطهطاوي« التربوية  -1-د

". كما خصص كامل المرشد الأمين للبنات  والبنينلقد صاغ الطهطاوي أفكاره التربوية في رسالته "  

" لموضوع " التعلم والتعليم" وحاول أن يقدم لنا فيه تحليلا عقلانيا لهذه تخليص الإبريزالباب الثالث من كتابه "

 المسألة مقسّما التعلم إلى ثلاثة أقسام: 

 

حيث نجد عرضا لأهم   ،1968 ،الدار التونسية للنشر ،آفاق التربية الحديثة في البلاد الناميةوكذلك كتاب فاضل الجمالي: 
)ت   روسو  أمثال:  الحديث  العصر  في  الغربيين  التربويين  المفكرين  )ت    (J.Rousseau)م(    1778نظريّات  م(  1827وبتالوتزي 

(PESTALOZZI) م(.  1952 وجون ديواي )ت(J. Dewey) . 
 



118 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

تربية النوع البشري ويعني تربية الإنسان من حيث هو إنسان، أي تنمية مواده الجسمية وحواسه العقلية.  ▪

 وهو تعلم طبيعي يحصل للإنسان من ذكر وأنثى في أيام الصبا وزمن الشبيبة.

 تربية أفراد الإنسان، يعني تربية الأمم والملل، ولا يحصل إلا " بتعليم الدين" وبالعقل أيضا.  ▪

 وتعليم ثانوي تجهيزي وتعليم كامل انتهائي أي عال.  ▪

ونلاحظ هنا إصرار الطهطاوي على ضرورة تعليم المرأة تماما مثل الرجل لإعدادها للحياة وهو ما أكده 

 ". المرشد الأمينخاصة في "

 أهم أفكار رفاعة الطهطاوي التربوية  -2  -د

 يمكن تقديم أهم أفكار الطهطاوي في مجال التربية كما يلي:  

 تعميم التربية واجب على الدولة للبنين والبنات.  -

 لابد من مراعاة ميول المتعلم، وذلك بعد الابتدائية والتجهيزية )الثانوية( لمختلف العلوم والصنايع.  -

الناس غنيّهم وفقيرهم ذكورهم وإناثهم - ابتدائي )لكل  العلوم إلى: أولي  إجباري(، وتجهيزي   -تقسيم 

العالية )اشتغال الإنسان   -ثانوي )ينبغي للحكومة أن تشجّع عليه اختياري(، وأخيراً درجة العلوم 

 مقتصر على أصحاب الثروة ليتفرّغوا له(.  –بعلم مخصوص يتبحّر فيه  

 خير الناس هم المعلمون، ويأخذ المعلم أجراً يكفيه المئونة.  -

 صلة المعلم والمتعلّم هي الحب.  -

 المعلّم لا يضرب، والذي له الحق في ضرب الصبي هو والده فقط، وفي حدود ضيقة.  -

 اللعب مستحب للصبي المتعلّم.  -

 على الصبي احترام أستاذه وسماع أقواله. -



119 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

 لا يتم الانتقال من علم إلى علم إلا بإتقان العلم السابق.  -

 تقسيم العلوم حت يسهل استيعابها.  -

 المناظرة والمطارحة والحوار، أفضل من الحفظ والاستظهار.  -

 على الطالب أن يأخذ من الأستاذ )ويحذر الطهطاوي من الكتب إلا في الحديث(.  -

المرأة أجمل ما خلق الله سبحانه، والتربية أساس صلاح المرأة ومن صفات كمالها، والعلم يصون المرأة  -

عما لا يليق ويزودها بالفضيلة )ويضرب مثلاً بمن كن يعرفن القراءة والكتابة من زوجات النبي صلى 

 الله عليه وسلم(. 

 يرجع التشدد في عدم تعليم المرأة إلى المبالغة في الغيرة عليها.  -

وعموما يمكن القول أن الطهطاوي كان من أبرز أركان الإصلاح التربوي الذي كرسته الإرادة السياسية  

لمحمد علي باشا، غير أن النظام التربوي الجديد المركز لم يلغ المنظومة التربوية التقليدية بالكامل، بل كان هنالك 

 م ونتج عنه تباعد مستمر بين النّمطين من التعليم.تعايش بين المنظومتين الجديدة والقديمة، ولكنه تعايش مأزو 

نظريات تربويةّ متكاملة الجوانب خلال هذه الفترة،   -حسب رأينا   -ويجب أن ننبّه إلى أنه لم توجد

وكل ما هنالك بعض الرّؤى المتناثرة ربّما جسّمت تيارا معاديا للفكر التربوي الحديث في الغرب أو آخر مناصرا 

 له.    

إنّ الفكر التربوي الحديث بدأ ينمو في مصر وغيرها من البلاد العربية في المدارس الجديدة ويفرض 

نفسه تجاه تنظيم التعليم التقليدي في الأزهر ولكن باستقلال عنه ودون أن يتفاعل معه تفاعلا كاملا. فالنظام 

العلوم النّقلية أساسا. وكان  الجامع الأزهر التعليمي القديم في مصر ومعقله الأزهر كان يقوم على المحافظة على  

مثل بقيّة المعاهد الدينيّة العليا في سائر البلاد العربية يلقى تشجيعا كبيرا من رجال السلطنة العثمانية من حيث 



120 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

مؤازرة علمائه وفلسفتهم التعليمية بوصفهم سندا لهؤلاء الحكّام في تدعيم وحدة الأمة الإسلامية والتفافها حول 

السلطان العثماني خليفة المسلمين في كامل أقطارهم. وفقد الاهتمام بالعلوم العقلية لعوامل سياسية وحضارية 

فانية، وانخرم دور العقل والعمل ليخلي المكان للحافظة عامة حت أصبح ينظر إليها على أنها من علوم الدنيا ال

 تحشى حشوا بأنواع من العلوم النقلية.  

 موقف المفكّرين السلفّيين الجدد من مسألة التّعليم   -3-د

الآن عن موقف التيار الإسلامي المجدّد )أي أصحاب الحركة السلفية الجديدة( عامة   ولنا أن  نتساءل

وبلور جملة آرائه   1873من نظام التعليم بالبلاد المصرية والعالم الإسلامي عامة بعدما توفي الطهطاوي سنة  

التحرّريةّ في هذا الميدان في رسالته "المرشد الأمين" المذكورة وبعدما ازداد التعليم العصري انتشارا وكثرت المدارس 

( وبعدهما خاصة 1879- 1865الحديثة على النمط الأوروبي في عهد محمد علي ثم في عصر الخديوي اسماعيل )

 في لبنان ومصر وتونس. 

يبدو أن الشيخ محمدا عبده تسلّم زمام القيادة بعد الطهطاوي في نقد المنهج التقليدي في ميدان التربية 

والتعليم بعدما التقى بالأفغاني الذي نزع من نفسه الروح الصوفية السلبية وغرس فيه روحا متوثبّة إلى الثورة 

 الإصلاح لا يكون إلّا عن طريق التربية والتعليم  والتجديد. وقد جنح عبده بعد وفاة الأفغاني إلى الإيمان بأنّ 

الدينيين بعد إصلاح موادّهما وتطوير مناهجهما في البلاد العربيّة الإسلاميّة دون الثورة السياسيّة ومواجهة نظام 

الحكم المطلق في الخلافة العثمانية مواجهة مباشرة على عكس الأفغاني، وقد عمل بقيّة حياته على تجسيم هذا 

 المبدأ في الواقع فانكبّ على إصلاح طرق التّعليم الدّيني بالأزهر.

 وقد نادى عبده بتطوير التعليم الإسلامي التقليدي في مصر من وجهتين أساسيتين وهما: 



121 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

تطهير العقيدة من الخرافات والتقليد وفهمها فهما عصريا بمعرفة ما وازاها من ملل الدّيانات الأخرى -أ

 ونحلها والاعتصام بها على أنها من مقوّمات المسلم وحضارته. 

تطوير اللغة العربيّة وأساليب الكتابة واستغلال العلوم العقليّة الحديثة التي انتشرت في الغرب على   -ب

 أنها من روح الإسلام وأخلاقه وقد كانت مصدر قوته وازدهاره في الماضي. 

ونتوقف الآن مع مشروع رشيد رضا متخذين منه نموذجا لموقف المفكّرين السلفّيين الجدد من مسألة 

 التّعليم.

 مفهوما التربية والتعليم عند رشيد رضا  -4-د

كانت أفكار رشيد رضا التربوية كثيرة التنوع واسعة النطاق إذ تحدّث المؤلف خلال فصول عديدة 

نشرت في كامل مجلدات "المنار" عن العلم ودور العلماء وطرق التعليم كما كتب عن التعليم الديني في المعاهد 

ثم اندفع إلى النظر في نظام التعليم التقليدية وبالخصوص في الجامع الأزهر ووظائف علمائه وطرق إصلاح برامجه  

الحديث الذي انتشر في المدارس الحكومية العصرية بمصر أو في مدارس الإرساليات الأجنبية بسورية ولبنان 

خاصة وأبرز مواقفه من التعليم الحديث وأربابه في الجامعة المصرية. ولم يكتف المؤلف بالأفكار النظريةّ بل سعى 

أسيس مدرسة أنموذجية في التعليم الإسلامي العصري بالنسبة إليه وهي مدرسة "الدعوة إلى التطبيق وذلك بت

 (. 1912/1915والإرشاد" التي بقيت تعمل ثلاث سنوات متواصلة )

ويلمس من جملة كتاباته في مجال التربية والتعليم أنه كان يميل إلى رؤية شيخه محمد عبده في طريقة 

الإصلاح من حيث أنه اختار الإصلاح عن طريق العمل التربوي والتفكير في صيغ إصلاح التربية والتعليم ولم 



122 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

وما هي منزلتهما عنده   1يشارك في حقل العمل السياسي إلا لماما. فكيف فهم رشيد رضا معنى التربية والتعليم

 باعتبارهما وسيلة ومن وسائل النهوض بالأمة الإسلاميّة في العصر الحديث وإصلاح أوضاعها المختلفة؟ 

 مفهوم التربية بالعلم النافع:   - 1-4-د

 يجيبنا رشيد رضا عن هذين السؤالين منذ الأعداد الأولى من مجلّة المنار قائلا:   

"قلنا ولا نزال نقول إنّ التربية والتعليم هما الركنان اللذان يقوم عليهما بناء سعادة الأمة والعاملان 

ثم يعرف التربية بقوله:" هي القيام بشؤون الطفل الصغير حت  2الرافعان إلى قمة السيادة وهما أمران متلازمان" 

يميّز ويقدر على العمل وإرشاده إلى وجه الصواب في العمل )...( حت يتمّ له رشده ويكمل له عقله )...( 

 .3وهذا لا يحصل إلا بالعلم النافع"

والعلم النافع عنده إذن هو ما يجعلنا أمة عزيزة سعيدة يحافظ كلّ فرد منها على جامعته الجنسية والدينية  

اللازمة في   4والوطنية المعارف  المؤلف  عدّد  وقد  للفرد.  المادي  النفع  تتجاوز حدود  التي  المعارف  بمعنى جملة 

 التكوين وهي التي تمثل العلم النافع عنده كما يلي: 

 – الإجماع    – السنة    – علم أصول الدّين بمعنى دراسة قضاياه الأساسية ووجوه الحاجة إليه )القرآن  -

 الاجتهاد...(. 

 وتهذيب الأخلاق وإصلاح العبادات لصيانة العلاقة بين العبد وربهّ.   -

 وعلم الحلال والحرام )أي الفقه( للتعرّف على أحكام العبادات والمعاملات في الإسلام.   -         

 
 التعليم الذي هو تلقين بعض المعارف في المدارس.الملاحظ أن معنى التربية أشمل من   - 1
 .567( : فاتحة العدد ص: 1899)مارس  30ج ،  1مالمنار - 2
 : )نفس الفصل(.30ج  ،1م  ،المنار - 3
 (. 570الفصل السابق والصفحة نفسها )ص:  - 4



123 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

 وعلم اجتماع البشر وأحوالهم وتقويم البلدان أي )علم الجغرافية( في المصطلح الحديث.  -

 وعلم التاريخ وتاريخ الأمة الإسلامية بالخصوص )دراسة العصور الإسلامية الكبرى(.  -

 وعلم تدبير المنزل وهو للبنات بصورة خاصة لأن جهله مخلّ بالحياة العائليّة.  -

   1ثم علما الحساب والصحة لصلاحيتهما في تربية الأطفال وتكوينهم العام  -

 وأخيرا دراسة العربيّة الفصحى لأنها مقوّم جوهري من مقوّمات الذّاتية الإسلامية.   -

وقد كان تعريف رشيد رضا التربية شاملا شمول تعريف فلاسفة اليونان وبعض مفكري الإسلام القدامى 

الثلاثة: الجسدية  التربية بأنواعها  منذ ولادته )...( ونعني بهذا  التربية  أن تكون  يقول :"يجب  عندما  وذلك 

 ولكنه لا يحلّل أنواع هذه التربيات ويتركها مبهمة.  2والنفسيّة والعقليّة يبتدأ بها من يوم الولادة" 

 انتقاد رشيد رضا طريقة التعليم الدّيني في عصره وتصوّره التعليم المثالي   - 2-4-د

ويقبل على نقد التعليم   – الذي سبق أن عرّفه    - لا يفتأ المؤلف يذكّر المراّت العديدة بالعلم النافع 

 الإسلامي المتخلف في عصره من حيث موادّه ومناهجه. 

 ويعدّد عيوبه وأدواءه القاتلة التي تجعله تعليما عقيما. وهذه العيوب عنده أساسا هي: 

 موت اللغة العربية الفصحى وعدم تعليمها تعليما صحيحا يحيي العلم النافع لذاته. ▪

اختلاف منافع التعليم عند المسلمين المحدثين، فالعلم النّافع يجب أن يكون حسب رشيد رضا مستقى  ▪

من مصدر واحد لا غير هو الدين الإسلامي والتراث العربي ويلقّن في مدارس إسلامية موحّدة، لأنّ ذلك 

 
 وما بعدها.  571الفصل لسابق ص:  - 1
 . 90 .ص  "،تربية الأطفال"أفريل(:  15) 6ج  2 مالمنار مجلة  - 2



124 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

يساعد على اتّحاد العقول والأفكار والقلوب ولن تكون كذلك إلاّ إذا اتّحدت مصادر التّعليم ومدارسه عنده 

 وهو خلاف ما عليه حالة التّعليم في البلاد الإسلامية في عصره.

إلاّ إذا كان مقرونا بتربية أخلاقية –وهو تلقين النّاشئة المعارف في مدارس نظامية    –لا يفيد التّعليم   ▪

 .1إسلامية راسخة منذ الصّغر 

ويعتبر المؤلّف أنّ إزالة هذه العيوب الجوهرية من التعليم الإسلامي الحديث أمر يكاد يكون مستحيلا لخضوع 

العالم الإسلامي في معظمه للمستعمر ودواليب ثقافته وتعليمه، ولانّ المسلمين المعاصرين فقراء في المال والعلوم 

التّضحية ببعض أموالهم لتأسيس   -لعدّة أسباب   – أبوا  والعقول، وينحو باللائمة على أغنياء المسلمين الذين  

 2كثير من المدارس الإسلامية تساهم في إزالة هذه العيوب من التعليم.

وكان رشيد رضا يعقد مقارنات بين وضع العرب العلمي والحضاري في السابق ووضعهم الراهن وعقد لذلك    

فصولا في تمجيد التاريخ العلمي عند العرب أيام العصر العباسي. والغاية من إطنابه في استعراض مآثر العرب 

م بمفهوم التفقّه في الدين بصورة ضيقة العلمية كان من اجل إثبات أن العرب المسلمين آنذاك لم يفهموا العل

الحدود البتّة وإنّما وسّعوا نطاق تصورهم للعلم وقدموا إضافات علمية جديدة إلى التراث العلمي اليوناني والهندي 

 القديم مما اقتبسوه عنهم.

ولم يكتف المؤلف بتعريف العلم والتعليم تعريفا نظريا في فصول عديدة من المجلة، بل سعى إلى تجسيمه 

في مشروع مدرسة إسلامية أنموذجية بالنسبة إليه في التعليم الديني العصري وهي مدرسة "الدعوة والإرشاد". 

 
 . وما بعدها  72 .( فصل: التعليم الذي ترتقي به الأمة ص1902أفريل   25) 2ج  ،5م  ،المنار مجلة  - 1
 . 73الفصل السابق ص :  - 2



125 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

فيها قائلا: " إنّ  وقد خصّص المؤلف لها فصلا إخباريا كاملا أبرز فيه بنود قانونها الداخلي ومواد الدراسة 

 .  1إصلاح طريقة التعليم الإسلامي هو الغرض الأول الذي قصدته جماعة الدّعوة والإرشاد من هذه المدرسة" 

والناظر في مختلف برامج المدرسة التي أثبتها قانونها الدّاخلي يلاحظ أنّها في جلّها لم تستجب بوضوح 

المدارس  المتعاهدة في  النقلية  العلوم  قامت جلّها على ممارسة  المواد  وأنّ  العلم الحديث بصورة كاملة  لشروط 

وتفسيره ودراسة الحديث وع القرآن  قراءة  القديمة مثل  العربية الإسلامية  والفقه والفرائض وتعليم  التوحيد  لوم 

والعروض  والصرف  والنحو  البلاغة  المعروفة:  فنونها  أو   2بمختلف  الاجتماع  علم  أو  التجارة  لعلم  ذكر  دون 

 الاقتصاد من العلوم الحديثة مثلا.

أمّا خرّيجوها فتندرج خططهم ضمن الوعظ أو التدريس الديني ويسخّرون للدفاع عن الدين الإسلامي 

 ضدّ هجمات المبشّرين المسيحيّين والمثقّفين "المتفرنجين" من الشباب العربي المسلم. 

سبب مالي إذ  -فيما رواه رشيد رضا نفسه -ولكن هذه التجربة لم تعمر طويلا، وأهمّ أسباب تعثّرها  

 .3لم تكن حكومة الاتّحاديّن ولا الحكومة المصريةّ تتعهّدانها بالإعانات المالية اللازمة لتسديد النّفقات المختلفة 

 أهمّ مطالب رشيد رضا الإصلاحية   - 3-4-د

رضا الإصلاحية العامّة في حقل التربية والتعليم بعدما هاجم طريقة   نتساءل الآن عن أهمّ  مطالب

التعليم الديني القديم بالأزهر والمعاهد التابعة له وبعدما انتقد أيضا تعليم المدارس الحكومية العصرية بما فيها 

 
 . 801 .(. العلوم والفنون في مدرسة الدعوة والإرشاد ص1911)نوفمبر  11ج  ،14م  ،المنار - 1
 . 812  و   811و كذلك  804  و  803  و 802نفس الفصل أعلاه الصفحات: - 2
بالخصوص حيث شرح المؤلف أسباب إغلاق   314و  313(: مدرسة الدعوة والإرشاد ص1915ماي  4) 4ج  18،م   ، المنار- 3

 (1915مدرسته قبل نهاية العام الدراسي )عام 



126 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

السلطنة  المتعايشين داخل  المدارس الأجنبية في مصر وخارجها مبرزا نقائص كل صنف من هذين الصنفين 

 العثمانية ومختلف المقاطعات التابعة لها. 

إنّ جملة أفكاره الإصلاحية التي كانت موضوع بعض فصوله الأولى في "المنار" في هذا المجال لا تمثل 

برنامجا تربويا كاملا الجوانب، عميق النظرة وإنما جاءت في شكل مقترحات مبثوثة هما وهناك في مجلّدات "المنار" 

وزيارته الخاطفة إلى مسقط رأسه طرابلس الشام المختلفة وكان منطلقها ما شاهده رشيد رضا أثناء إقامته بمصر  

 خاصّة من " انحرافات" و " مفاسد". 

 رشيد رضا الإصلاحية الأولى اقتراحه المتعلّق بإعادة إحياء دور العلماء.   ت من اقتراحا

ومن أعماله الإصلاحية أيضا أنه كان بالمرصاد لكل بادرة حكومية تصدر عن مجلس الشورى المصري وتهدف 

إلى إصلاح التعليم بوضع قوانين جديدة إذ هو يسرع بالنظر فيها ويقدّم مقترحات إصلاحية عمليّة قبل المصادقة 

الشيخ الخضر حسين بعده مع حكومة   عليها وعرضها على الحكومة للتنفيذ، وهو ما يذكرنا بما كان يفعله

الضباط الأحرار. فقد نادى رضا مثلا بوجوب تعليم النصّ القرآني في السنوات الأولى من التعليم وضرورة الزيادة 

في الحصص الدينية في المرحلة الثانوية وكذلك حتمية وضع كتب مدرسية مبسطة لتعليم العقائد والحلال والحرام  

وهي مسائل لم يعرها أصحاب مشروع قوانين التعليم الرسمي بمصر اهتماما كبيرا عندما في ميدان المعاملات  

 1.   1902عرض على مجلس الشورى سنة  

وكان رضا يقول بوجوب اتباع سائر أفراد الأمة لنخبة من النبغاء ممن استنارت عقولهم بالعلوم العصرية 

وإدراك مصالح الأمة وطرق رقيها، كما يؤكد وجوب تكثيف عدد أفراد هذه النخبة الحيّة من المتعلّمين وذلك 

 
  143الرسمي والجمعية العمومية ص:  م(فصل : قوانين التعلي1902ماي  24)  5ج  ،5م ، المنارراجع مناقشة لهذا المشروع في مجلة  - 1

 . 153إلى 



127 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

بتكوين جمعيات خيرية إسلامية تؤسّس المدارس لهذا الغرض دون تدخّل الحكومة المباشر في أمر التربية وتنظيم 

 .   1هذه المعاهد وفق سياسة خاصّة

وصفوة القول في خاتمة الحديث عن تفكيره الإصلاحي التربوي عامة أن الشيخ رشيدا رضا قد اعتنق       

مفهومي التربية والتعليم في بعديها الديني الأخلاقي أساسا ولكنّه لم يكن راضيا عنهما في الصيغة التقليدية 

ولذلك نادى بتطوير منهج التعليم التقليدي تطويرا يضمن له الحياة والاستمرار   2بالمدارس الإسلامية القديمة 

وفعالية التعليم الأوروبي الحديث حت يزاحم التعليم الإسلامي في صورته المتطورة التربية الأوربية العصرية الجديدة 

السيطرة الأجنبية ويجابه التي شاعت في العالم الإسلامي تحت حكم العثمانيين بسبب الحضور الاستعماري و 

الثقافة لا سيما في مصر والشام وتركيا وبلدان إفريقيا  القوي في جيل الشباب المسلم مزدوج  الفكري  تأثيره 

 الشمالية التي كانت تعاني الاستعمار الفرنسي. 

م( وقد كان هو الآخر 1873وإن جاز لنا أن نقارن هذا الضّرب من التفكير بما كتبه سلفه الطهطاوي )ت

التي ألفها كما ذكرنا   المرشد الأمين للبنات والبنين" يفكّر في نطاق الشريعة الإسلامية وحدودها في رسالته: "

م، لوجدنا فارقا واضحا بين تفكيري الرجلين، وربما تقهقرا في الرؤية ومحافظة صارمة لدى رشيد   1873سنة  

رضا إذا ما اعتبرنا التقدّم الزمني وسنّة التطوّر، فبينما جنح الطهطاوي إلى وضع شبه نظرية تعليمية جديدة 

واختياراتها   الحضارية  الأمة  ووجهة  التربية  بين  الربط  على  أصلا  والجيش مقامة  الاقتصاد  مجال  في  القومية 

وجدنا رشيدا رضا لا يفكّر بوضوح كامل في هذه المسائل وهو يسخر   3والصناعات المفيدة التي يتطلّبها الوطن 

 
 . 869)الفصل السابق( ص :  11ج  ،11م ،المنار–( 105)- 1
 . 1965،  دمشق، تاريخ التربيةراجع في هذا المضمار مثلا كتاب عبدالله الدائم:  - 2
فصل: )نظرات في التربية   241- 231ص  1ج  ،1973 ، راجع في هذا مقدمة )محمد عمارة( للأعمال الكاملة للطهطاوي بيروت- 3

 . والتعليم( 



128 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

سخرية شيخه عبده من التعليم الذي تكون غايته الوظيفية والنفع المباشر للمجتمع، إذ النفع عنده في التربية 

نفع روحيّ أخلاقي قبل كل شيء وهو المحافظة على شخصية المسلم ومقوّمات ثقافته الأساسية كاللغة والدين 

ي يخاف من ثقافة الأوربي المستعمر والتاريخ الجنس، ذلك أنّ رشيدا رضا كان على عكس سلفه الطهطاو 

ويحترز منها شديد الاحتراز رغم اعترافه الواضح بتفوّقها العلمي وندائه بالاقتباس عنها في مجال العلوم الصحيحة 

 خاصّة. 

وفي رأينا أن اليوم نعيش في أغلب البلدان العربية أوضاعا مختلفة عن الأوضاع التي كانت تعيشها زمن الاستعمار 

وهو ما يجعلنا نتعامل مع الآخر الأوروبي والغربي عامّة تعاملا أكثر ثقة في النفس وأكثر اتّزانا وبواقعية تختلف 

 عن الواقعية القديمة. 

 : الاستغلالات البيداغوجية التطبيقية الممكنة لهذا المحور

أفكار رفاعة الطهطاوي التربوية تتأكّد لنا ضرورة المضي في التوصيات التطبيقية التي أعقبت   بالتأمل في أهمة 

العنصر السابق، بخصوص التدرج في تعليم الناشئة وتقسيم العلوم درجات ومناهج حت يسهل استيعابها، وهو 

لجامعيون المختصون وعلماء النفس ما عرّفناه بعملية النقل التعليمي الذي يشترك فيع خبراء المشروع والأساتذة ا

 التربويون المختصون في تعلميات المواد الذين يفتقر إليهم فريقنا البحثي إلى حدّ الآن. 

كما أننا نؤكد مرة أخرى على ضوء أفكار الطهطاوي التربوية، وعملا بتوصيات الدين الحنيف على  

ضرورة إيلاء العلاقة التربوية ما تستحقه من اهتمام، فنتجنب تربية العنف التي تخلف آثارا عميقة سلبية في 

اعة روح التعاون والتفاهم والود شخصية المتعلم، ولكن مع وجوب تكريس أخلاق الاحترام والتوقير للمعلم، وإش

بين مختلف الأطراف التربوية. وهنا تلقى على عاتق الإدارة التربوية مهمة السهر على تحقيق هذا التوازن الدقيق 

تنظيم  الحميد هو  التربوي  العلائقي  التقليد  المعلم والرفق بالمتعلم. ومما يساعد على تكريس هذا  بين احترام 



129 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

جلسات حوار بين المربين وتلامذتهم يتصارحون فيها بروح الود مع التزام آداب التخاطب، ولا بأس أن ينظمّ 

 إلى هذه الحوارات أولياء التلاميذ. 

وعلى صعيد آخر ننوه بما أكّد عليه الطهطاوي من ضرورة تمتيع الفتيات بحقهن الكامل في التعليم  

وليس من الضروري أن يتم ذلك في أقسام منفصلة. فنحن الآن مثلا كباحثين لا نجد حرجا في العمل مع 

، بل هي حياة كاملة في بعضنا رجالا ونساء )فريق غزةّ مثلا(، والأهم من ذلك هو أن المدرسة إعداد للحياة 

حد ذاتها، وفي الحياة لا توجد أرض خاصة بالرجال وأخرى خاصة بالنساء، وفي الحج نفسه يجتمع الرجال 

بالنساء، والمهم في كل ذلك هو التزام الأخلاق الفاضلة: أخلاق العفة والعفاف. وعلى كل يمكن أن يتدرجّ 

 ديدة الانغلاق.في هذا مراعاة للتقاليد السائدة عندما تكون ش

غير أننا لا نوافق الطهطاوي في ما ذهب إليه من جعل التعليم الثانوي اختياري والتعليم العالي لمن  

يقدر عليه ماديا من أبناء الأغنياء. فالظرف قد تغير الآن وأصبح من أوكد واجبات الدولة )أو المتطوعين من 

. ولا يتذرعنّ أحدهم بتحول التعليم أهل الخير واليسار( أن تتحمل واجب الإنفاق على التعليم بكل مراحله

التي  القطاعات هو عبء الكلفة  تدريجيا إلى الخوصصة، حيث أن ما يدفع بالدول إلى خوصصة كثير من 

 تتحملها المجموعة الوطنية مع ضعف المردودية، وهذا لا ينطبق على التعليم من وجهين: 

 أولهما أن مردود التلميذ مردود معنوي في العاجل ومادي ومعنوي في العاجل،  -

وثانيهما أن أكثر المدارس تقدما وتميزا في العالم اليوم )المدرسة الفنلندية( تتمتع بالإنفاق الكامل عليها  -

من الدولة، بل وتشمل نفقاتها ححص الدعم والعلاج للتلامذة المتعثرين وأكلاتهم اليومية في الفترة 

 التي يقضونها في المدرسة. 



130 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

فالتعليم إذن قطاع استراتيجي وأهم ثروة فيه هي ثروة الذكاء البشري وهذه ليست حكرا على الأغنياء 

فقط، فالعقل السليم أعدل الأشياء قسمة بين الناس، كما يذكرنا بذلك ديكارت. وعقيدة التوحيد نفسها 

دئذ الحفاظ على مبدإ تكافئ وقيمة الاستخلاف للنوع الإنساني قاطبة يأبيان أي تفرقة بين الناس. فوجب عن

 الفرص.

أما ما أتى به الشيخ رشيد رضا من حديث عن الأديان وتمييز ما هو أصيل فيها عمّا شابها من  

تحريف، فنستفيد منه عمليا في بعث اختصاص الأديان المقارنة في جامعتنا الإسلامية ولكن من دون سخرية 

التوحيد في كل الأحوال،  من أديان الآخرين، بل بمحاولة فهم وجه المعقولية في كل دين، دون الحياد عن مبدإ 

الذي هو مكسب عقلي وعقدي في الآن نفسه. ولا بأس أن نبعث مادة جديدة خاصة بحوار أتباع الأديان 

التوحيدية الثلاث والمذاهب الإسلامية الكبرى في المعاهد الثانوية المتميزة بتنوعها الديني والمذهبي، كما هو الحال 

 سوريا وإيران. في فلسطين ومصر ولبنان والعراق و 

كما نؤكد على ما قاله الشيخ رضا بخصوص تطوير اللغة العربية وطرق تدريسها، مستغلين ما توفر  

لدينا الآن من وسائل حديثة في التعليم والتوضيح والتمرين على التواصل مشافهة وكتابة، ونمنح للمتعلمين فرصا 

ينة، أو بالتمثيل والمسرح أو بإلقاء أكبر للتحاور والتواصل الشفوي بأشكال مختلفة، مثل النقاش حول قضية مع

الأشعار، ويمكن توسيع ذلك ليشمل التحاور بلغة الضاد مع أبناء مدارس أخرى في نفس البلد أوخارجه عبر 

 تقنيات التواصل عن بعد. 

أما فكرة إنشاء الجمعيات، التي أكد عليها الشيخ رضا، فيمكن استغلالها في المدرسة بتكوين نوادي   

مختصة في مختلف فروع المعرفة. وعلاوة على دورها التثقيفي والمعرفي يمكن أن نجعلها مجالا للتدرب على النشاط 

المهام فيما بينهم ويضبطون برنامجا سنويا أو   الجمعياتي، فتبُعث فيها هيئة مشرفة منتخبة من قبل التلاميذ وتوزع



131 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

حت ثلاثيا بمعية أستاذهم، ويعملون بطريقة المشروع )سيأتي الحديث عنها لاحقا( ويقدمون عروضا لزملائهم  

في نهاية السنة أوبصفة فصلية، كما يمكنهم بعث نشرية أو إذاعة داخلية لتنشيط المعهد أو المدرسة ثقافيا. وفي 

والتناف التلقائي  والعمل  بالنشاط  المفعمة  الأجواء  هذه  المستقبل مثل  شباب  تصقل شخصيات  الشريف  س 

ورجالاته ويتدربون على العمل في الفريق ووفق ضوابط يضعونها بأنفسهم ويحترمونها مستلهمين في ذلك قيم 

الإسلام وأخلاقياته، مغلبين روح المحبة والود والأثرة، دون طمس شخصياتهم وغمط حقهم في إثبات ذواتهم، 

و الشخصية ويتحلون بالصبر البيداغوجي والحماس لتطوير قدرات منظوريهم يساعدهم في ذلك مدرسون متوازن

تكوين  قضية  إلى طرح  يدفعنا  ما  الأرض. وهذا  الاستخلاف في  قيم  به من  يتشبعون  بما  المجالات،  في كل 

المدرسين. هذا التكوين يجب أن يكون شاملا، ولا يكتفي بمجال المهارات الصناعية، بل يمتد ليشمل التكوين 

الفلسفي والخلقي: أخلاق المهنة وأخلاق المسؤولية وتحمل رسالة بناء أجيال جديدة تستأنف البناء الحضاري 

للأمة الإسلامية. ومما نقترحه في هذا المجال هو أن يقع تعهد المعلمين بمحاضرات تعمق تكوينهم الفلسفي 

وح الحوار المنفتح وأخلاقيات الاحترام وتثمين التربوي والقيمي وبدورات تدريبية على كيفيات تنشيط المتعلمين بر 

 السلوكات والمبادرات الإيجابية البناءة، انطلاقا من وضعيات  ملموسة ذات صلة بمحاور الدراسة المبرمجة. 

أخيرا توجد مسألة أكّد عليها كثيرا كلّ من الشيخ رشيد رضا والشيخ محمد الخضر حسين، وهي  

ضرورة إيلاء التعليم الديني مزيدا من العناية والاهتمام، فنرى أن يتمّ ذلك في مشروعنا التربوي الأصيل ضمن 

تان لشرح أصول العقيدة مقاربة تجمع بين القول والعمل والفكر والممارسة، فتخصص حصة أسبوعية أو حص

الإسلامية )التربية العقدية( دون خوض في موضوعات الغيب على سبيل التفصيل رجما بالغيب أو تجاوزا لما 

جاء في القرآن الكريم والسنة النبوية الصحيحة، وذلك لتجلية معاني التوحيد المختلفة وآثارها على البنية العقلية 

اجتماعية للمجتمع وكذلك على بنية العلاقات بين الثقافات -البنية النفس  والوجدانية والروحية للفرد وعلى



132 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

والشعوب، وكذلك لتحصين الشباب من الانزياح نحو عقائد غنوصية دخيلة على روح الشريعة الإسلامية، 

وذلك في حال تماديهم في التقوى والورع إلى درجة التصوف، فيقفون به عند تنبيههم إلى المعاني الأصيلة للتوحيد 

املات، ضمن مقاربة قيمية روحية عند حدوده الشرعية. كما تخصص حصة لمعرفة أساسيات العبادات والمع

وأخلاقية ودون الخوض في منظومة الجزاءات والعقوبات، لأنها من ناحبة تتبع فقه القانون، وهذا يحتاج إلى 

تخصص، ولأن الغاية في هذه المرحلة هي فقط مساعدة المتعلمين على معرفة ما هو معلوم من الدين بالضرورة 

اتهم اليومية من فروض العبادة وآداب التعامل، بالتركيز على معاني التقوى وتمكينهم مما يحتاجون إليه في حي

للتعرف على سيرة الرسول  والإحسان والوسطية والحنيفية )المرونة( والشمولية. كما نوصي بتخصيص حصة 

)البناء   صلى الله عليه وسلم ومناقبه وأخلاقه القرآنية، ويمكن أن يتم ذلك بالتداول على هذه الأغراض الثلاثة

العقائدي والبناء الشعائري والأخلاقي وبناء الشخصية على مثال الرسول صلوات الله عليه وسلامه(. أما العمل 

فيكون بقدوة المربين ونصح المخالفين تنبيه الغافلين في سائر الأوقات والأحايين. كما يقام في كل مؤسسة 

اللاحقة بها، وذلك في ثلاث أوقات: ظهرا قبل الشروع تعليمية مسجد تؤدى فيه الصلوات المفروضة والنوافل 

المنصّفة لحصة المساء، وتدوم ربع ساعة بين وضوء )لمن  الراحة  المسائية، وعصرا في وقت  في دروس الحصة 

يحتاجه( وصلاة. وهذا يحتاج إلى توفير عدد مناسب من المرافق الصحية وصنابير الماء، ويسهر على نظافتها  

د من المراّت. أما الموعد الثالث فلصلاة المغرب بعد الفراغ من الدراسة. وأما صلاتا الفجر دوريا كل يوم عد 

للطلبة  مبيتات  إذا كانت تحوي  ذاتها  المعاهد  السكنية أو في مساجد  فيؤديان في مساجد الأحياء  والعشاء 

 البعيدين عن مواطن سكناهم. 

وبمناسبة ذكر مساجد المعاهد، نوصي بتركيز مكتبة في كل مسجد، وتشتمل هذه المكتبات زيادة على  

المصاحف القرآنية، على كتب الحديث الصحيحة وعلى مواد منتقاة من الفقه الميسر والسيرة النبوية المخرجة 



133 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

إخراجا جذابا وبلغة سلسة وذات أبعاد تربوية. كما نوصي بأن تشتمل هذه المكتبات على عناوين خاصة 

بالحضارة الإسلامية وأخرى خاصة بالحضارة الإنسانية وثالثة تحكي ترجمات علماء المسلمين وعلماء البشرية 

بة على كتب الفكر الإسلامي المستنير. ورابعة عن أبطال المسلمين وقادتهم ورموزهم. ولا بد أن تتوفي هذه المكت

مثل كتابات عماد الدين خليل ومحمد فاضل الجمالي العراقيين، واحميدة النيفر ومحمد الطالبي التونسيين ومنير 

...الخ. كما  المصري  الهندي ومحمد عمارة  إقبال  السوداني ومحمد  القاسم حاج حمد  وأبي  الفلسطيني  شفيق 

بة أدبيات رواد النهضة العربية الحديثة: الطهطاوي والكواكبي والأفغاني وعبده يستحسن أن تحوي هذه المكت 

وعلي مبارك وشكيب أرسلان وخير الدين التونسي والطاهر بن عاشور وعبد العزيز الثعالبي وغيرهم من الرواد. 

" لأفلاطون وكتاب ولا بأس أن تحوي هذه المكتبة بعض كتب الحكمة اليونانية والأوروبية مثل كتاب "الجمهورية 

الطريقة" لديكارت و"أسس ميتافيزيقا الأخلاق" لكانط و"تربية الجنس   "الأخلاق" لأرسطو وكتاب "مقال 

البشري" للسنج و"رسالة في الأخلاق" لسبينوزا. والأجدر أن تحوي كتاب "فصل المقال" لابن رشد و"المقدمة" 

  المطولة. و"شفاء السائل" لابن خلدون وبعضا من كتب الغزالي غير 

ووجود المكتبة التي ذكرناها يفرض أن تبقى المساجد المدرسية مفتوحة من الظهر إلى المغرب فيضبط  

لقراءة الكتب نظام إعارة ونظام مطالعة عينية ويعين لذلك من يقوم عليه من التلاميذ أو الطلبة أنفسهم وفق 

ذلك في أوقات فراغهم. ولا بأس أن   آلية الانتخاب والتزكية من إدارة المعهد بعد الانتخاب، فيتداولون على

 يساعدهم على هذه المهمة أحد القيمين. 

الشأن. بخصوص مكتبات   ومقترحاتنا بهذا  أفكارنا  تقديم  فلنواصل  المكتبات  دمنا بصدد ذكر  وما 

المعاهد نفسها، يجب أن توفّر فيها أصناف أكثر تنوعا من الكتب العلمية والفكرية والتثقيفية والأدبية والتربوية  

لأساتذة بأخذ الكتب معهم لأكثر من والتقنية. وتكون هذه المكتبات للتلاميذ والأساتذة معا. دون السماح ل



134 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

مدة معينة حت لا يحرم من الاستفادة منها التلاميذ. وتضاف إلى هذه المكتبات قاعات لبحوث الدراسات 

العليا كالماجستير والدكتورا، باللغات الثلاث: العربية والانجليزية والفرنسية، وحت الألمانية إن احتيج إلى ذلك. 

 يون. ويشرف على انتقاء هذه الكتب الأساتذة والمختصون والتربو 

ويجب أن تكون قاعات المطالعة فسيحة ومضاءة جيدا ومناخها معتدلا وكراسيها مريحة وأن تعرض  

الكتب على نحو يسمح برؤية عناوينها وأسماء مؤلفيها بيسر ويختار منها المطالعون ما يشاؤون بأنفسهم مع 

وفق ترتيب معين. كما نوصي تقييدها لدى المشرفين فورا، وعند الإرجاع يعيدها المشرفون عليها إلى أماكنها  

بتزويد المكتبات بالحواسيب والمطابع الملحقة بها وأن توصل بشبكة الانترنات وتوفر مراجع على محامل رقمية 

في شت ميادين المعرفة. ومن المستحسن أن تبعث في كل مكتبة جمعية لأحباء المكتبة والكتاب، تسهر على 

واحي وتضع خططا للترغيب في المطالعة وتحتفي بالإصدارات الجديدة تقييم احتياجات المكتبة في مختلف الن

للمتفوقين جوائز، كما تسند جائزة لأحسن  الكتابة والبحث والإبداع وتسند  اليافعين على  القيمة وتشجع 

 قارئ.

  

 

 

 

 



135 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

 

 

 

 

 

 القسم الثاني:
 معطيات الفكر التربوي الإنساني الحديث

 

 

 

 



136 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

 1وأهم مبدئها وأفكارها  أوّلا: خصائص التربية الحديثة

 سنتعرض في هذا المحور إلى خصائص تربية الحداثة وعوامل ظهورها وأهم مبادئها وأفكارها. 

 وعوامل ظهورها   خصائص تربية الحداثة  -1

إذا كانت الخاصيّة المميزة للممارسات التربوية المنضويةّ تحت ما يصطلح على تسميته حاليا بالتربية  

الاهتمام بالمتعلم واحترام شخصيّته، فإنّ هذا المبدأ لم يكن غائبا تماما عن الفكر الحديثة، هي قيامها على مبدأ  

التربوي الإنساني، فقد وجدت فكرة الاهتمام بالطفل كمبدأ تربوي واع وفاعل يقوم على مركزة الفعل التربوي 

هذا المبدأ لم يظهر إلاّ حول حاجاته واهتماماته ومراعاة خصائصه النفسية إمكاناته العقلية والمعرفية. ولكن  

ضمن سياق تاريخي محدد هو النهضة الأوروبية، كما لم يتم تمثله بشكل علمي إلاّ بفضل التطورات التي عرفها 

 علم النفس وخاصّة علم نفس الطفل.

 إنّ العوامل التي ساهمت في ظهور وتطور الأفكار التي تأسست عليها التربية الحديثة هي: 

: يمكن اعتبار النزعة الإنسانية ملمحا جوهريا من النزعة الإنسانية وبعض نتائجها التربوية  -أ

ملامح عصر النهضة الأوروبية وتعبيرا عن التحولات العميقة الشاملة التي عرفتها أوروبا. والخاصية الأساسية 

 
(  ولدى  1985)دار العلم للملايين، بيروت،  التربية عبر التاريخ  في  محتوى هذا المحور تأليف لما وجدناه لدى عبد الله عبد الدائم  1

التعلم  ( وفاخر عاقل:  1977)الدار العربية للكتاب، ليبيا/ تونس،   تطور النظريات والأفكار التربوية عمر محمد التومي الشيباني: 
، دار العلم للملايين،  المبادئ الأساسية في طرق التدريس العامة( وآل ياسين محمد: 1977)بيروت، دار العلم للملايين،  ونظرياته
 (، ومن المراجع الأجنبية تعاملنا مع: 1980بيروت، 

F. Morand : Modèles et méthodes en pédagogie, Nathan, 1997. 

J. Piaget : Psychologie et pédagogie, Denoel, PUF, 1968. 

R. Cousinet : Une méthode libre de travail par groupe, Ed. du cerf, 1968. 
J. Dewey, Democracy and education, New York, Mecmillon, 1916, 1918. 

E. Claparède, L’école sur mesure, Genève, Payot, 1920, 2ème édition, Delachaux et Niestlé, 1953. 

E. Claparède, l’éducation fonctionnelle, Flabert, 2003. 

.J.J. Rousseau, Emile ou De l’éducation, Garnier-Flammarion, 1996. 



137 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

التي تميزها " هي اهتمامها بالإنسان وتأكيدها على فرديته وقد عكس ذلك في الواقع سمة جوهرية من سمات 

المجتمع الرأسمالي الذي أكد على أنّ قيمة الفرد كامنة في ذاته وإمكاناته ومواهبه ويمكن النظر إلى النزعة الإنسانية 

ل عنيف على طريقة التفكير وعلى أنماط العيش وطرق التربية من الناحية التاريخية باعتبارها ثورة فكرية، ورد فع

 التي سادت القرون الوسطى. 

وقد مارست الأفكار التي حملتها النزعة الإنسانية تأثيرا عميقا على المستوى التربوي والتعليمي إذ 

ساهمت، على حد تعبير موريس ديباس في إحداث نهضة تربوية تجلت ملامحها في مظاهر عديدة في بينها  

: 

ازدهار الكتابات التربوية التي تعكس وتحمل أفكارا جديدة غرضها تكوين الإنسان. وتجسد ذلك  ▪

 من خلال كتابات رابليه، طوماس مور، مونتاني وغيرهم. 

 ظهور مؤسسات مدرسية ذات روح جديدة ساهمت في بلورة العمل التربوي.  ▪

تربية"   ▪ إلى  الدعوة  من خلال  البيداغوجية  والطرق  الدراسية  المواد  مستوى  على  تغييرات  إدخال 

ليبرالية" تعتمد العلوم الإنسانية كمضامين للتعليم وتتجاوز الممارسة البيداغوجية القديمة من خلال التعامل مع 

 فكر. التعليم كفن له قواعده وشروطه الخاصة و يهدف أساسا إلى تنمية نشاط ال

و التعليم في توجيه  لقد ساهمت النزعة الإنسانية إذن، بفضل التحولات التي أحدثتها في مجال التربية

هذا الأخير وجهة جديدة وقع فيها التركيز على الإنسان كذات وعلى ضرورة الاهتمام به وتنمية قدراته الفكرية 

 بفضل التعليم. 

التربوية-ب وانعكاساته  الطفل  التصور عن  التقليدية على تغيير  التربوية  الممارسة  قامت   :

أساس النظر إلى الطفل باعتباره كائنا لا يمكن الثقة به، وذلك بسبب ضعفه وطبيعته الميالة إلى الشر. ولهذا 



138 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

تحدد دور المعلم في ممارسة مراقبة دائمة ومسترسلة عليه، ومنعه من إقامة أي اتصال مع العالم الخارجي، عالم 

الكبار. ولهذا فقد تميّز الفعل التربوي بكونه فعلا قسريا، يمارس على التلميذ دون أدنى اعتبار لخصوصياته، 

 ويركز على ضرورة خضوعه للأوامر وقبوله لها. 

له باختلافه وتمايزه عن       الطفل يعترف  الثامن عشر، ظهر تصور جديد عن  القرن  وابتداء من 

الراشد، وتم الكف عن معاملته كما لو كان رجلا صغيرا وشرعت الأسرة في إعطائه الكثير من الأهمية والعناية 

 يهما. مما ساعد على إخراجه من حالة الغفلة والإهمال السابقين اللذين كان غارقا ف

ولقد كان لظهور هذا التصور الجديد للطفولة انعكاسات على المستوى التربوي، إذا ظهرت دعوات         

لإحداث قطيعة مع الممارسات البيداغوجية القديمة القائمة على قطع الصلات بين التلميذ والعالم الخارجي، 

بار خصوصيات الطفولة وأعطيت أهمية واعتماد القسوة والعنف في معاملته. وبالمقابل برز اهتمام بضرورة اعت

والتعامل  الملاحظة  وتقوم على  التلقائية  لتساؤلاته  الطفل وتستجيب  وفضول  تتماشى  التي  الدراسية  للمواد 

 المباشر مع المحيط الخارجي. 

وكان الهدف في كل ذلك هو إكساب التلميذ ثقة في نفسه وإمكاناته وتعويده على التفكير النقدي    

المستقبل. وانطلاقا في كل ذلك تغيير تعامل المدرس ذاته مع التلميذ فتخلى عن الصرامة والقسوة في علاقته 

 به متجاوزا بذلك قيم التربية القديمة. 

: استوعب الفكر التربوي التحولات التي تمخضت عنها الطفل مركز الفعل البيداغوجي  -ج

الحركة الإنسانية، كما تركت فيه التصورات الجديدة حول الطفولة أثرا عميقا، لهذا اتجه للدعوة إلى جعل الطفل 

 . (J.J. Rousseau)تعليمي وقد تجلى كل ذلك في مواقف جان جاك روسو   –محور كل فعل تربوي  



139 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

يرى روسو أن طبيعة الطفل خيرة وإيجابية، وأن المجتمع من خلال مؤسساته ومعتقداته، هو الذي 

يفسدها. كما يؤكد، أن الصفة الأساسية المميزة للطفولة هي الحرية، وبهذا فإن حرمان الطفل من ممارسة حريته 

ة والتلقائية بعيدا عن كل إكراه أو يعد منبع جميع المشاكل. فسعادة الطفل تتجسد في انسياقه لميولاته الطبيعي

ضغط خارجي. وينتج عن ذلك ضرورة أن نترك للطفل فرصة كافية لكي يمارس حريته ويحيا طفولته، قبل أن 

نعمد إلى تربيته وتعليمه. ذلك أنه، اعتبارا لطبيعته، ميال إلى اللعب والحركة. وحرمانه منهما يؤدي إلى نتائج 

 سلبية بالنسبة إليه. 

المربي. لذا فإن المسار الذي يأخذه الفعل التربوي لا وانطلاقا من كل ذلك تتحد مهمة التربية ودور 

ينبغي أن يكون معاكسا لطبيعة الطفل الخيرة التلقائية، لكنه بالمقابل لا يتحقق بالانسياق وراء نزوات الطفل 

 المباشرة، والآنية. 

وبين هذين الحدين المتقابلين، ينبغي للمدرس أن يمارس عمله. فعمل المربي لا بدّ أن يتخذ أساسا له 

التلميذ واعتبار تلقائيته وأن يفسح له المجال كي يمارس حريته، ويدفعه للتعامل مباشرة   -احترام شخصية الطفل

 يعني أن يترك الطفل عرضه لأهوائه مع الطبيعة لأنها مصدر التربية الحقيقية حسب روسو. إلا أن ذلك لا

ونزواته، بل لا بدّ وأن يكون سلوكه موجها. فحرية الطفل بهذا المعنى، لا تفيد غياب الانضباط، بل تفيد فقط 

غياب سلطة المدرس كسلطة خارجية غريبة عن الطفل. إن انضباط الطفل لا بد أن يكون نابعا من ذاته 

فل لن يكتسب الشعور بضرورة الانضباط إلا من خلال احتكاكه المباشر وليس من سلطة المدرس. إلا أن الط 

 بالمشاكل والصعوبات التي يطرحها عليه تعامله مع محيطه.

شكلت التحولات التي تمس كل من التصورات السائدة عن الإنسان وعن طبيعة الطفل ووظيفة التربية  

 ودور المدرس، عوامل أساسية ساهمت في تطور نظريات التربية الحديثة وطرقها. 



140 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

هو الدعوة إلى الاهتمام   –والملاحظ أن الخيط الرابط بينهما )أي التصورات(، على المستوى التربوي  

بالطفل واحترام شخصيته وإدراك الاختلافات الموجودة بينه وبين الراشد، وبناء الفعل التعليمي على أساس 

كل ذلك. لهذا، فإن الأساس الذي ينبغي أن يقوم عليه التعليم والتعلم هو النشاط التلقائي للتلميذ ذاته، هذا 

 لميذ وحاجاته. النشاط الذي يجد منبعه في فضول الت

بياجيه   البيداغوجية لم   (Jean Piaget)لذا يلاحظ جان  التربية الحديثة بطرقها  في هذا الإطار أن " 

تتأسس، وبشكل علمي، إلا بفضل التصورات التي عرفها علم النفس وخاصة في القرن العشرين فإذا ما أكد 

كبار المربين على ضرورة الاهتمام بالطفل، فإن معارفهم عنه والتي قادت ممارستهم التربوية كانت نابعة من 

وحده. أي أنها لم تكن مبنية على معرفة علمية دقيقة بنفسية الطفل وبقوانين تطور بنياته الذهنية، كما الحدس  

 .1أنها لم تع كامل الوعي. إن المعرفة هي بناء تقوم به الذات انطلاقا من تفاعلها مع الطبيعي والاجتماعي" 

 الفروق القائمة بين المدرسة التقليدية والمدرسة الحديثة   -2

والاهتمام  واللعب  محاور كالذكاء  عدّة  على  الحديثة  والمدرسة  التقليدية  المدرسة  بين  الفروق  تتوزعّ 

 ومعاملة الطفل ومراحل النمو...الخ. وها هي أهم هذه الفروق:

: يرى علم النفس الكلاسيكي أن الذكاء ملكة أعطيت دفعة واحدة وهو قابل لمعرفة الواقع أو هو الذكاء-أ

نسق من الارتباطات الآلية المكتسبة تحت ضغط الأشياء ومن هنا جاءت أهمية التقبل وحشو الذاكرة. أما 

فلم يعد هذا الذكاء تلك   اليوم فعلم النفس التجريبي يعترف بوجود ذكاء يتجاوز مفهوم الارتباطات والعادات

 
1 -Jean, Piaget Psychologie et pédagogie, p. 203 



141 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

الملكة التي لا تمكن إلا من اكتساب المعرفة بل أضيفت إليه صفة النشاط الحقيقي وهذا النشاط هو بمثابة البناء 

 المتواصل. وبذلك أصبح الذكاء تكيفا يتمثل في ذلك التوازن الحاصل بفضل التمثل المستمر للأشياء.

: أهملت المدرسة التقليدية اللعب ولم تهتد إلى ما يحمله من دلالة وظيفية. ولقد بينت الدراسات اللعب-ب

الحركي والرمزي هو عملية تمثل للواقع وفق النشاط الخاص وهو الذي يمد   -الحديثة أن اللعب بشكليه الحسي

. ولهذا السبب تؤكد الطرق النشيطة هذا النشاط بما يحتاجه من غذاء محولا الواقع وفق الحاجيات المتعددة للأنا

على تزويد الطفل بأدوات مناسبة للعب حت يتوصل إلى تمثل الحقائق الذهنية ولا تبقى هذه الحقائق خارجة 

 عن ذكائه.

كل عمل ذكائي يرتكز على مفهوم الاهتمام. والاهتمام الحقيقي بالأشياء أو الأفكار لا   الاهتمام:  -ج

يظهر إلا إذا وجد فيها الطفل وسيلة للتعبير فتصبح بذلك غذاء ضروريا لنشاطه. لهذا تطالب المدرسة النشيطة 

عن   (Claparède)  بأن يكون مجهود التلميذ نابعا من ذاته وغير مفروض من الخارج وقد تحدث كلاباراد

قانون الاستقلال الوظيفي، وهو يعني بذلك أن الكائن الحيواني يمثل في كل فترة من فترات نموه وحدة وظيفية 

 أي أن قدراته على التفكير تتوافق مع حاجاته الموضوعية.

عاملت التربية التقليدية الطفل كما يعامل الكهل. فهو في نظرها يفكر ويشعر   البنية الذهنية للطفل:  -د

شأنه في ذلك شأن الراشد فهو إذن كهل جاهل لا تنقصه إلا المعرفة والخبرة التي من واجب التربية تزويده بها 

التربية الحديثة وبفضل اكتشافات علم النفس فإنها تؤكد على الا ختلاف بين عن طريق حشو الذاكرة. أما 

البنيتين الذهنيتين للكهل والطفل وترى أن تفكير الطفل يتطور ويبنى تدريجيا خلال فترة الطفولة لذلك فالهدف 



142 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

من التربية هو مساعدة الطفل على بناء فكره وبما أن هذا البناء  لا يمكن أن يتم  من الخارج فيجب إيجاد 

 :الوسط الملائم والطرق المناسبة لتمكين الطفل من القيام بهذا العمل بنفسه. ونسوق هنا ملاحظتين مدعمتين

 عند الكهل يتولّد العملي من النظري وفي هذه المرحلة تبدو الأشياء العملية تطبيقا لما هو نظري. -

عند الطفل يتولد النظري من العملي. ينمو الذكاء الحسي. الحركي أو العملي قبل اكتساب اللغة -

وبفضله يسيطر الطفل على جزء هام من الفضاء والأشياء ويتقدم في بناء مفهومي الزمان والسببيّة وبذلك 

والمفاهيم إلا بالاعتماد على   يسبق الذكاء العملي الذكاء المجرد الذي لا يمكن له الإبداع على مستوى الرموز 

 الذكاء الأول. فالطفل مثلا يتوصل إلى التنبؤ بالظواهر قبل أن يقدم على تقديم تفسيرات في ذلك. 

: تأخذ الطرق الحديثة بعين الاعتبار مراحل نمو الطفل وقوانين هذا النمو، كما أنها تؤمن مراحل النمو  -ھ

بإمكانية التأثير على تطوره عن طريق الخبرة والوسط الاجتماعي والمادي رغم ما يلعبه عامل النضج الوراثي 

 لطفل عندها كهل صغير. من دور في هذا النمو، أما المدرسة التقليدية فتنكر وجود عامل النضج بما أن ا

: لا تعرف المدرسة التقليدية إلا نمطا واحدا من العلاقات الاجتماعية إلا وهو سلطة الكهل دور المعلم  -و

 على الطفل. فالمعلم يحظى بمكانة مميزة تجعل منه المصدر الوحيد للمعرفة وما على الطفل إلا الطاعة. 

والطرق الحديثة لا تميل إلى إلغاء الدور الاجتماعي للمعلم بل هي تميل إلى التوفيق بين احترام الكهل 

من جهة والتعاون بين التلاميذ من جهة أخرى كما تعمل على الحد من الضغط الذي يسلطه الكهل وتحويل 

 الضغط إلى تعاون من الدرجة الرفيعة.

 أهم الأفكار والمبادئ الخاصة بالطرائق النشيطة  -3



143 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

الحصول على معرفة حقيقة: أننا نتثقف حقا بالخبرة ولا تكتسب المعارف إلا بالحياة وخلال الحياة تندمج ●

 فينا مثل الغذاء. وما عشناه فقط هو ما انصهر  بداخلنا فأصبح مادتنا الذهنية وركيزة نشاطها وتفكيرنا. 

فتأكد من حصول معارف لدى الأطفال لا يأتي باستظهار ما حفظوه بل من خلال قدرتهم على حل 

المشاكل الحقيقية التي تعرض عليهم. فيمكن لتلميذ أن يكون عارفا معرفة جيدة بالتعامد والتوازي في الهندسة  

القواعد النحوية لكنهم يكثرون    لكنه يبقى حائرا إذا ما امسك بالمسطرة والكوس. وغالبا ما نرى تلاميذ يحفظون 

( يقول: " لا تقدم لأي تلميذ في العالم إلا ما يفعله لا بما ALAINمن الأخطاء عند الكتابة. وهذا آلان )

( : " إني أعرف ما أقدر على فعله " . وهذا لا Paul Valeryيراه ولا بما يسمعه " ويضيف بول فالير   ) 

يشون خبراتهم ويتخبطون وسط الأشياء والحياة ". صحيح أن الحياة تثقف: يعني انه يكفي أن نترك الأطفال يع

فهم يتعلمون كثيرا من العائلة وفي الشارع وعند لعبهم مع أترابهم إلا أن ما يتعلمونه يتّصف بالنقص. لذلك 

ا لا يعني وحت تقوم الحياة بدورها التثقيفي يجب أن يتدخل المعلم لينظمّ المكتسبات وينسقها وينميها. وهذ 

أيضا أن القواعد اللفظية لا قيمة لها بل هي مفيدة بشرط أن نصل بينها وبين الواقع وان نحافظ على هذا 

الاتصال. وذلك أن هذه المكتسبات اللّفظية عند الطفل تميل إلى أن تحتل مكان الخبرات المباشرة التي يكتسبها  

 زمنا طويلا وهذه الوضعية تكاد لا تطرح في السابق.  من الأشياء والوصل بين هذه الخبرات يتطلب من الطفل

الحصول على النشاط الفكري: المهم أساسا هو أن يكون الفكر يقظا نشيطا. فاكتساب المعارف والتقدم   ●

لا يتمان إلا بالمجهود. والفكر الذي يحتك بالشيء فيحيره ويشغله سيسخّر قواه وموارده لإنهاء المشكل وأتغلب 

 عليه. فهو لا يستطيع أن يتعلم إلا بنفسه. 



144 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

إننا لا نعلّم الطفل المشي أو استعمال الملعقة بالكلام والشرح بل عن طريق خبراته ومجهوداته الخاصة، 

وبالإصلاح التدريجي لأخطائه يصل نهائيا إلى الهدف المنشود فالمهم إذا هو توخّي طريق مثيرة للفكر وهذا 

 ضروري وكاف. 

من الأيدي إلى الفكر: يرى روسو أن النموّ الذهني مرتبط بالنشاط اليدوي والبدني بصفة عامة ومحكوم به   ●

" لو شغلت الطفل في ورشة عوض قراءة الكتب لعملت يداه ففائدة عقله"  فما نجده عند روسو ليس هو 

" فيرى أن الأفكار وكل الحياة الذهنية هي DEWEYالطريقة النشيطة فحسب بل التعليم بالعمل أما ديواي "

 تحت سلطة النشاط اليدوي و البدني. 

وتجدر الإشارة إلى وجود نوعين من النشاط احدهما النشاط الوظيفي وهو الذي يعبر عن حاجة ويمكن 

أن يكون داخليا. فإذا كنت استمع إلى جواب عن سؤال ألقيته فاني أكون نشيطا، والآخر هو نشاط الانجاز 

 لى حركة جسدية.وهو النشاط الإنتاجي الحقيقي )عمل كتابي أو عمل يدوي( وهو يحتوي بالضرورة ع

تربية الملكات وتدريب العقل: إن النشاط العقلي هو الذي يزوّد بمعرفة حقيقية وهو الذي يربي الملكات   ●

بتمرينها وترويضها والنشاط الذهني مفيد في حدّ ذاته بصرف النظر عن المكتسبات التي تحصل نتيجة هذا 

 لعمليات بيسر وثقة. النشاط. فالعقل يتثبّت ويقوى بالعمل ويصبح قادرا على القيام بمختلف ا

(. ويقول Rousseau( وروسو )Montaigneمراعاة قدرات الطفل: اهتدى إلى هذه الضرورة كل مانتاني )  ●

بالنا كي لأنكم  أفضل  دراسة  أطفالكم  بدراسة  "ابدءوا   : الأخير  بستالوزي   دهذا  يرى  تعرفونهم" كما  لا 

(Pestalozzi أنّ على المربّي أن يأخذ بعين الاعتبار طبيعة الطفل وان يستغلّ حياته الواقعية. أما اليوم فقد )

حاجاته وميوله العميقة   ن سلّط علم النفس النشوئي والفارقي مزيد الأضواء على اهتمامات الطفل الصادرة ع

كما بدأنا نتعرف على نمو الذكاء لديه وعلى أهمية اللّعب. فالمعلومات الحاصلة حول الطفل أصبحت ضرورية 



145 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

للمربّي كي يمكنه التكيف معه وتعليمه مت شعر بالحاجة. لكن هل أن التركيز على الحاجات الحاضرة يعني 

( أن التربية حياة وليست إعدادا جيّدا للحياة. Claparèdeإهمال عمليّة الإعداد للمستقبل ؟ يرى كلاباريد ) 

فإذا أراد المعلّم إعداد الطفل للمستقبل إعدادا جيّدا يجب عليه الاهتمام بحياته الحاضرة فقط ولا وجود لأي 

 تناقض بين هذين الاتجاهين. 

فالطفل كائن إنساني ويجب أن يصبح راشدا وهذا لا يتحقق إلا من خلال نموّ طبيعي وعادي لحياته 

( DEWEYكطفل ينشط ويختبر ويحل مشاكله، لا يعني ذلك تركه لأهوائه لأننا إذا اقتصرنا كما يقول ديوي ) 

على إرضاء الاهتمامات وتربيتها كما هي فانّ ذلك يتنافى مع التصوّر النشوئي الدينامي الحقيقي لان اهتمامات 

 الطفل متحركة متحولة وتثبيتها على الصورة التي ظهرت بها يعني توقيف عملية نموّه. 

وهكذا نصل إلى انقلاب حقيقي في وجهة النظر التربوية: فعوضا عن فرض المعلومات على الطفل 

من الخارج نعمل على مسايرة نسقه الخاص وعلى إتباع واستعمال ديناميته الخاصة فيصبح هو محور العمل 

 التربوي ونجتهد لجعله يتبنى عملا ومشروعا ما. 

وإذا ما اضطر إلى الرجوع إلينا ككهول وطلب المساعدة تكون النصائح عندئذ مجدية ومثمرة. والتركيز 

طبيعي  إلى وسط  ينتمي  الطفل  هذا  أن  ينسينا  أن  التلقائي لا يجب  ونشاطه  اهتماماته  وعلى  الطفل  على 

المحيطة به قبل إخراجه واجتماعي يعرفه مباشرة. لذلك يجب الانطلاق من ذلك لإيقاظ فضوله على الحقائق  

 ذهنيا من بيئته قصد توسيع أفقه.

 

 

 ثانيا:نماذج من الفكر التربوي الغربي الحديث وتطبيقاته



146 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

  

 الطرائق النشيطة  - 1

لقد وقع إدخال الطرائق النشيطة في عدّة مدارس عمومية وخاصة في المدارس السويسرية والبلجيكية  

 إلا أنها عرفت رواجا اكبر في أمريكا أين طبقت بأكثر حرية وجرأة. 

 الطرائق النشيطة في المدارس الأمريكية: طريقة المشروعات نموذجا -أ

. تستهدف طريقة المشروعاتسنتوقف عند واحدة من الطرق النشيطة الأكثر شهرة في المدارس الأمريكية وهي  

طريقة المشروعات هدفين أساسيين هما تقديم محتوى مشخص حيّ للتعليم بدلا من التعليم التلقيني. وهذا المجرى 

 الطبيعي هو المستند إلى نموّ قدرات الطفل فمهمتها إذن هي جعل الطفل يربط كلّ جهوده بتحقيق غاية معينة. 

طبقت هذه المبادئ في المدرسة التجريبية الملحقة بدائرة جون ديوي للتربية فكانت المشروعات المقترحة 

مرتبطة مثلا بأشغال الخشب أو الصلصال أو المعدن وصناعة النسيج والخياطة... وقد يبدو هذا الاختيار غريبا 

ب عن طريق أعمالهم اليدوية وزياراتهم للوهلة الأولى، غير أن من الممكن أن نرى بسهولة كيف يستطيع الطلا

لحوانيت الكبار أن يستوعبوا شيئا فشيئا المنهاج بأكمله. ومن الواضح أنه يمكن الانتقال من المشروعات الفردية 

التي تقود إلى تعليم الطالب نفسه بنفسه إلى المشروعات الجماعية التي تقود إلى العمل في فرق وإلى مختلف 

 جتماعي للفكر.مراحل التكوين الا 

وهكذا يركز ديوي على خلق الموضوعات وإنتاجها. فالنشاط أصبح لديه غير كاف فسعى إلى التعليم 

والتربية بواسطة العمل. يقول :"لا يستطيع العقل بذل نشاط حقيقي إلاّ مت كان يرمي إلى تحقيق غاية أو 

يوي يضع الأطفال أمام التغلّب على صعوبة أو حلّ مشكل أو صوغ فكرة أو إعداد مخطّط" والمشروع عند د



147 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

التي تمكنهم من تحقيق رغبتهم. وانجاز المشروع يفضي إلى عمل تحضيري وفق  الوسائل  مشكل هو مشكل 

مخطط وإلى دراسة الظروف وإلى التوقع الذهني للنتائج وهكذا تتحول الرغبة عند الأطفال إلى مشروع يتحول 

 بدوره إلى مخطط عمل. 

مع ديوي في فكره التربوي إلاّ أنه يميل أكثر   (Kerschensteiner)التقى المربي الألماني كرشنشتاينر  

منه نحو التربية "قبل المهنية" إذ نجد في أقسامه عملا يدويا منتظما وهو يريد أن يصطدم أطفاله بالصعوبات 

الحقيقية وأن يصارعوا المادة والأدوات وأن يبذلوا مجهودات جسدية وأن يفكروا، وبفضل كل ذلك تحصل المعرفة 

لمشروع هنا تعلّم استعمال الأداة وعناصر المهنة )مثال: اختيار القماش والحرص على الخياطة الجيّدة الحقيقية. فا

يقودان إلى مشاكل كثيرة يتطلب حلها العودة إلى الكتب والمخابر( وبذلك تتدرب الملكات الذهنية تدربا قويا 

 جدّيا. 

 Projet)وبالإضافة إلى ديوي وكرشنشتاينر اللذين يناديان بالتعلم بالعمل نجد طريقة أو مشروع قاري  

de Gary)   نسبة إلى صناعي من شيكاغو. وهو مشروع استوحاه من أفكار ديوي وطبّقه على المدارس التي

 أنشأها من أجل معامل الفولاذ عنده. 

 الطرائق النشيطة في بعض البلاد الأوروبية  -ب 

  (DECROLY)الطريقة النشيطة عند دكرولي    -1-ب

ينطلق ديكرولي من مبدأ "المدرسة بالحياة وللحياة" ومن أشهر تطبيقات هذا المبدأ تطبيقه على القراءة. 

فبدلا من أن يبدأ ديكرولي تعليم القراءة بمعرفة الأحرف ثم يؤلف منها مقاطع  فكلمات، جعل القراءة تبدأ 

طبق هذه الطريقة نفسها في نظر ديكرولي بتعلم الكلمات والجمل الصغيرة كاملة ثم تحلّل وتركّب من جديد. وت

في سائر المواد فنحن نلاحظ هذه المنهجية في مجال المفهوم والفكر كما نلاحظه في مجال الإدراك ومنه أتى مبدأ 



148 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

"مراكز الاهتمام" فهو يرى أن التربية التقليدية لا تخطئ عندما تفصل بين التعليم وبين اهتمامات الطفل العفوية 

فقط بل تخطئ أيضا عندما تفصل مختلف المواد المدرسية بعضها عن بعض فلا تجعل بينها روابط كما لا تجعل 

لمادة المدرسية عن الانتقال الدائم من الكلي إلى رابط بينها وبين حياة الطفل. لذلك يبحث ديكرولي دوما في ا

 التحليل والتركيب أو من مركز الاهتمام إلى الاكتساب المنظم للمعلومات التي تنتسب إليه. 

وترجع مراكز الاهتمام عند ديكرولي إلى أصناف أربعة أساسية: الغذاء والحاجة إلى الوقاية من الأنواء 

والحاجة إلى الوقاية من الأخطار والحاجة إلى العمل والراحة والترفيه. ويدوم تدريس كلّ مركز اهتمام سنة  كاملة  

م على أساس العمليات الفكرية الثلاث الكبرى: وجميع فروع العمل تتجمع حول هذا المركز وجميع الجهود تقا 

الملاحظة والربط والتعبير. فملاحظة الطفل تنصب أولا على ما هو واقعي حيّ فإذا كان مركز الاهتمام مثلا 

بناء البيوت وقع اللجوء إلى ضروب من النشاط الفعلي الواقعي كرسم المخطّطات وجمع المواد... بهذه المناسبة 

الج بيديه ويصنّف ويجمع الوثائق اللازمة بالاشتراك مع المعلم الذي يقدم قليلا من الألفاظ يجرب الطفل ويع 

وكثيرا من الوقائع. وبهذا تصبح قاعة الدرس مخبرا ومكتبة وتربط الملاحظات المكتسبة ببعضها ويعبّر عنها عن 

طة الصوت والألوان )موسيقى طريق تمرينات محسوسة متنوعة )كصنع النماذج والرسم وصنع الأشياء( أو بواس

 وتلوين( أو عن طريق الكلام والكتابة وبذلك يتمّ تعلّم القراءة والكتابة والحساب(.

بل تعلم الحياة نفسها. كما تعوّد الطفل على   إنّ مثل هذه الطريقة لا تيسر اكتساب المعارف فقط 

 تذوق البحث الشخصي فيدرك ضرورة اكتشاف وسائل للوصول إلى جمع المعلومات والوثائق اللازمة. 

 

 

 (FERINET)تقنيات )أو طريقة( فرينيه    -2-ب



149 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

يعتمد فرينيه أيضا في تعليمه على الاهتمامات التي يبديها الأطفال إلاّ أنّ أصالته تتمثل في أنه أعطى 

أكثر من غيره أهمية  للتعبير. فأطفاله مدعوون إلى التعبير أكثر مما هم مدعوون إلى البحث وجمع المعلومات 

نتجه التلاميذ من نصوص ثم قاموا بإصلاح ونشاط الفصل ينطلق غالبا من النص الحر الذي اختبر من بين ما أ

 أخطائه وتدقيق معانيه وإثرائها.

ومن مزايا هذه النصوص أنها تكشف عن اهتمامات الأطفال كما أنّها تعدّ نقطة انطلاق لدراسة مواد  

أخرى، وما يدفع التلاميذ إلى الكتابة والتعبير هو رغبتهم في أن تظهر نصوصهم في مجلة المدرسة الموزعة على 

طة مطبعة صغيرة بسيطة موضوعة بعض المنخرطين. ويقوم الأطفال أنفسهم بإعداد وطباعة هذه المجلة بواس

 على ذمتهم وتحت إشراف التعاضديةّ المدرسيّة التي يسيّرونها بأنفسهم.

والتعاضدي لهذا  الطابع الجماعي  اسم "طريقة" على عمله ويؤكد على  فرينيه على إطلاق  يعترض 

 العمل ويقدمه على أنهّ "تجربة متحسسة" قابلة للمراجعة والتعديل.

 ومن ايجابيات العمل في فرق كما قال به فرينيه وكذلك كوزينيه:

أن التعاون يستلزم الشخصية وهو بالمقابل يكون هذه الشخصية حين يخفّف من تمركزها حول ذاتها وحين   *

يعلم الأفراد الطاعة والنظام. ولا يحول دون تفتح  الشخصية ويقوي في آخر المطاف نزعة التمركز على الذات 

 إلا الإكراه.

 يحل التعاون سلطة الزمرة التي يسهم فيها الطفل مكان سلطة المعلم التي تظل سلطة خارجة عن نفس الطفل.  *

وقد يعترض معترض على طريقة العمل في فرق بأن من مخاطرها ما قد تتركه في عقل الطفل من أخطاء 

إلى جانب الحقائق إلّا أنّ هذا الخطر لا يفوق ما تتركه في هذا المجال كلمات المعلم المبهمة التي قلّما يدركها 

كتسبة بقدر ما هو تكوين عادات الطفل بوضوح. يضاف إلى هذا أنّ الأهم ليس هو مجموع المعلومات الم



150 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

فكرية كالموضوعية والتفكير المنطقي. فالتعاون يقوي حسّ الموضوعية التي تعني الاتفاق بين الأفكار كما تعني 

 الاتفاق مع التجربة ويقوي أيضا الحس المنطقي إن صح أن المنطق هو "أخلاق التفكير المشترك".

وثمة اعتراض آخر يتعلق بالكسالى والبطيئين الذين قد يظلون فيما يعتقد بعضهم دوما في المؤخرة وقد 

يهملون، غير أن التجربة تثبت على العكس، أنهم يتقبلون التدريب العام المشترك بيسر أكبر من تقبلهم لكلام 

 المعلم.

 خاتمة نقدية 

حاولت المدرسة الابتدائية منذ زمن جلب اهتمام التلاميذ واعتماد الوسائل التعليمية وجعل الدرس لقد  

تنسينا  أن  هو  الخشية  أن  إلا  النشيطة  الطرق  تطبيق  معلمون كثيرون  حاول  والمتعلم، كما  المعلم  بين  حوارا 

وتعطي نتائج نعرفها ويصعب بالتالي   الممارسات التربوية الجديدة الممارسات القديمة التي تتميز بأهداف مضبوطة

على المعلم أن يتخلى عنها بسهولة: فعدم التقيّد ببرنامج وبتوقيت وبتدرج يعتبر بالنسبة له قفزة في المجهول لا 

 تخلو من أخطار. ولذا وجب إقامة توازن دقيق بين الطريقتين القديمة والحديثة.

وفي هذا الصدد ذكر "أن المعلم الرديء يخفق عند استعماله لأفضل الطرائق". من أجل هذا وجب 

على المعلم أن يكون عارفا معرفة دقيقة بما يجب أن يتعلمه الطفل. فيعد مخططا عاما لعمله، يدرسه دراسة 

لاهتمامات التلاميذ ثم يجب دقيقة ويحدد في إطار هذا المخطط الفترات التي يكون فيها تدخله نافعا مستجيبا  

 عليه بعد ذلك قيادة أطفاله في تدرجهم الحر. 

إن الطرائق النشيطة لا يجب أن تنسينا الطرائق التقليدية وخاصة الطريقة التلقينية )يكفي أن نفكر في تعليم 

الخط، والقراءة، حفظ القرآن والأشعار الجيدة، ...الخ.( فالطرائق النشيطة هي وليدة دراسات علم نفس الطفل 

فل وعلى نشاطه، وعلينا ألا نخضع فقط لمنطق وقد جاءت كردّ فعل ضد الطرائق التقليدية بتركيزها على الط 



151 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

التسلطية، وأن نقود  التربية  الكامل عن  التخلي  الطريقتين معا مع  الفعل، بل لا بد من الاستفادة من  ردة 

 المتعلم إلى أهداف المدرسة من حيث يظن أنه يسير إليها بنفسه، كما يقول روسو. -الطفل

 المدرسة البنائية  -2

جنيفية وأخرى روسية -سنتعرض في هذا العنصر إلى ثلاثة أنواع من المدارس البنائية في العالم: واحدة سويسرية

البيولوجيا ومؤسس الابستمولوجيا النشوئية السويسري جان بياجيه. أما  وثالثة أمريكية. الأولى أسسها عالم 

كي. وأما الثالثة فهي تندرج في البنائية الثقافية التي  الثانية فهي تتبع التيار التاريخي الثقافي، ومؤسسها فيغوتس

 أسسها جيروم برونر.

 البنائية الكلاسيكية -أ

 بعد ذلك. نبدأ بتقديم عام للبنائية ثمّ نقدم عنها بعض التفصيلات

توجّها نظريا يقرّ بنموّ الفرد بحسب سيرورة متواصلة من بناء وتنظيم  »تعُدُّ البنائية في علم النفس المعرفي    

، وحت وإن ساعده الأكبر سنا أو الأكثر خبرة ومعرفة، فإنه لا يستطيع 1[«من قبل هذا الفرد نفسه] المعارف  

أن يستوعب من المعارف والمهارات إلا ما تسمح له به قدرته الذاتية على المرور من توازن معرفي أدنى إلى توازن 

 .2معرفي أرقى ومُضيف 

وكما لا يخفى فإنّ البنائية تقع على طرف نقيض للمدرسة التقليدية في التعلم، حيث أنها ترفض تقبل     

المعارف بمجرد الحفظ والتكرار من دون كبير فهم أو تملّك حقيقي للمعلومات والمفاهيم والمهارات. وبلغة العلم 

 
p. F. Raynal et A. Rieunier, ESF éditeur, Paris ,1997 ,)بالفرنسية( ل   قاموس مصطلحات البيداغوجيا الأساسية 1

90 
 Edition Gallimard, 2003 " )بالفرنسية(ست دراسات في علم النفس التكويني  انظر جان بياجيه في كتابه " 2

 . 1993، ترجمة محمد الحبيب بلكوش، نشر الفنك، الرباط،  دراسات في علم النفس التكوينيأو انظر الترجمة العربية: 



152 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

، لتأخذ في الحسبان «استجابة-مثير » المعاصر، تأتي البنائية تجاوزا للمدرسة السلوكية المعتمدة على الزوج الفقير  

، التي يرفض رائد المدرسة «العلبة السوداء»السيرورات المعرفية الوسيطة التي هي سيرورات خفية وتقع في صلب  

 ( الولوج إليها، بدعوى استحالة القيام بذلك، وهو ما عالجه بياجيه  1913السلوكية الأمريكي واطسون ) 

Piaget ّالعيادية المقاربة  باعتماد  الألمانية(  الجشطلت"  "مدرسة  ظهور  )بعد  العينة   تاليا  أفراد  مع  )المحادثة 

التجريبية(، وتأويل النتائج استنادا إلى مفاهيم البيولوجيا )الاستيعاب والملاءمة والتكيف أو التأقلم والتوازن(،  

باعتبار الإنسان كائنا عضويا تسري عليه نفس القوانين التي تسري على أي عضوية أخرى وإن بدرجة أرقى 

 . 1وضمن سياقات أكثر تعقيدا

 هذا هو معنى البنائية بصفة عامة، ونقدم في ما يلي المزيد من التفاصيل عنها. 

صفة تطلق على كل النظريات والتصورات التي تنطلق في تفسيرها   2أن البنائية  معجم علوم التربيةجاء في    

للتعلم من مبدأ التفاعل بين الذات والمحيط من خلال العلاقة التبادلية بين الذات العارفة وموضوع المعرفة. 

 وتنطلق هذه النظريات من مجموعة من المسلمات والفرضيات منها: 

الذات ليست سلبية في التفاعل مع المحيط، فهي تُخْضِع ما تتلقاه لعمليات فهم وتأويل وإدراك، وتعدّل  •

 بنياتها للتلاؤم مع ما يحيط بها )بياجيه(.

 
الإنسان كائن حي على درجة كبرى من التعقيد مكّن من انبجاس الفكر والشعور لديه وكرمه الله تعالى بطفرة نوعية سمحت له     1

 بامتلاك القدرة الترميزية اللغوية )علمه الأسماء كلها( وبظهور العقل والنشاط الروحي لديه. 
 ..  52، ص1سلسلة علوم التربية معجم علوم التربية، الفاربي، عبد اللطيف وآيت موحى، محمد،  2



153 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

ولكن 1كل تعلم جديد يعتمد على بنيات معرفية متشكلة من بنيات محتويات ومفاهيم مكتسبة سابقا    •

القديمة  المعرفية  البنيات  تعديلات على  إدخال  الجديد يفترض ضرورة  التعلم  هنا ملاحظة أن  تجب 

 .2وإدماجها ضمن بنيات جديدة أكثر اتساعا واستيعابا للوضعيات والمفاهيم الجديدة 

 ، وهي على التوالي: 3السويسري جان بياجيه أربعة عوامل للنموّ الذهني وقد تصور أبو البنائية المعرفية العالم  

 العامل الأول: الوراثة والنضج الداخلي )الذاتي(: 

يؤكد بياجيه على وجوب أخذ هذا العامل بعين الاعتبار من كل الزوايا، إلا أنه يرى أنه غير كاف لوحده، 

لكونه لا يتدخل أبدا كنصر خالص ومعزول، فإذا كان هذا العامل يؤثر في كل الحالات، فإنه لا يمكن فصله 

الوراثي لا يكون فاعلا بمفرده، كما أنه غير   أبدا عن التأثيرات الناتجة عن ممارسة التعلم أو التجربة. إن العامل 

 قابل للعزل من الناحية السيكولوجية. 

 التجربة المادية والفعل في الأشياء:  العامل الثاني:  

هنا أيضا لا يمكن التقليل في نظر بياجيه من أهمية هذا العامل الجوهري، إلا أنه يبقى بدوره غير كاف، خاصة 

وأن الطفل لا يستمد منطقه من تجربة الأشياء، بل من الفعل الذي يمارسه على الأشياء. فهناك فرق بين هذين 

الجوهري هو نسبة نشاط الشخص في علاقته الأمرين. إذ لا تكفي التجربة المستخلصة من الأشياء، بل إن  

 بهذه الأشياء. 

 العامل الثالث: التلقين الاجتماعي أو العامل التربوي بمعناه الواسع:

 
1 Ausubel, DP ،1990- 4، سلسلة علوم التربية. 
 
2  Delachaux et Niestlé, Neuchatel, Suisse, 1950 L'enfant, La construction du réel chezPiaget,  ٍ  ٍ ٍV. 

 .114- 111، ص.1993، ترجمة محمد الحبيب بلكوش، نشر الفنك، دراسات في علم النفس التكوينيانظر مثلا كتابه  3



154 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

يعتبر بياجيه هذا العامل عامل حاسم في النمو، إلا أنه يعتبره كذلك غير كاف لوحده، لسبب بديهي هو أنه 

لكي يكون التلقين ممكنا بين الراشد والطفل، أو بين الوسط الاجتماعي والطفل المراد تربيته، فلا بد من أن 

والحال أن هذا الاستيعاب يكون دائما   يكون هناك استيعاب من قبل الطفل لما يحاول الوسط تلقينه إليه،

 مشروطا بقوانين النمو التلقائي.

 أما العامل الرابع فقد سماه عامل التوازن: 

فما أن توجد ثلاثة عوامل إلا ويجب أن تتوازن فيما بينها، بل أكثر من ذلك أنه عامل جوهري يؤثر في النمو 

الذهني. ذلك أن كل اكتشاف أو مفهوم جديد أو تأكيد لفهم سابق إلا ويجب أن يتوازن مع غيره، كما أنه 

التماس الوصول إلى  يتم  ك. وتُستعمل كلمة "توازن" لا من الضروري أن يوجد نظام للضبط والتعويض كي 

بالمعنى السكوني، بل بمعنى إقامة توازن تدريجي. ذلك أن تحقيق التوازن تعويض من خلال رد فعل الشخص 

على الاضطرابات والاختلالات التي يحدثها المحيط الخارجي، كما أن هذا التعويض يؤدي في نهاية هذا النمو 

 .1إلى القابلية الإجرائية للانعكاس

لذلك يبدو لبياجيه أن إقامة التوازن عامل جوهري في النمو. وهذا ما يسمح بفهم إمكانية التعجيل 

 بهذا النمو، وفي نفس الوقت انعدام إمكانية التعجيل الذي يتجاوز حدودا معينة. 

 
لا يتكون إلا بتعويض   scheme الذهنية نأخذ مثالا على ذلك لدى الطفل الصغير مفهوم الاحتفاظ بالكم. هذا المفهوم أو الشامة   1

  ذهني للكمية "المفقودة" في المادة بفعل التحوير الشكلي الذي يطرأ عليها )كأن نحوّل كتلة صلصال من الوضع الممتد إلى الوضع المكوّر، 
نه في  فيظن الطفل الذي لم يبن بعد شامة الاحتفاظ بالكم أن كتلة الصلصال قد نقصت( فتتحقق عندئذ انعكاسية التفكير، أي جريا

الاتجاهين المتعاكسين )تصور عودة كتلة الصلصال إلى الوضع الممتد من جديد( وبهذا يرتقي الطفل في درجة إدراكه لمعنى الكم بربطه  
 بشامة الاحتفاظ بالمادة. 



155 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

إن النموذج الأمثل للتربية ليس هو تعلم أقصى ما يمكن تعلمه والحصول على أقصى » يقول بياجيه: 

حد من النتائج، بل هو قبل كل شيء تعلم كيفية التعلم، أي أن يتعلم الإنسان كيف ينمي نفسه وكيف يجعل 

 . «هذا النمو يستمر حت بعد مرحلة الدراسة

ولكن ما يعاب على نظرية بياجيه هو تقليلها من شأن الدور الذي يلعبه المحيط الاجتماعي في بناء 

 1لدى المتعلمين، فجاء العالم الروسي فيغوتسكي بنظرية بنائية جديدة  schemes الهياكل والشامات الذهنية

الخطاطات  وبناء  المعارف  امتلاك  تسهيل  في  مثلا(  )المعلم  الكهل  يلعبه  أن  يمكن  الذي  الدّور  على  تؤكد 

)الشامات( الذهنية لديهم، وذلك من خلال نحته المفهوم "منطقة النمو الوشيكة" التي يمكن أن يتدخل الكهل 

 ض "المثيرات العلامات" التي يستهديه بها.ضمنها لمساعدة المتعلم على المرور إلى مرحلة نموّ أرقى من خلال بع

ومن بعد فيغوتسكي جاء روّاد المدرسة البنائية الجديدة )السوسيوبنائية(، دواز ومونيي وبرّي كلارمون 

ليؤكدوا على دور التفاعلات الاجتماعية والصراعات المعرفية في مساعدة المتعلم على التخلص من تمركزه حول 

 .2ذاته وتطوير معارفه وقدراته المعرفية بوجه عام 

بيداغوجي مستوى  الديداكتيكية  وعلى  التصورات  على  البنائية  أثرت  بمادة ،  الخاص  التعليم  )أي 

حيث وجه الفعل التربوي نحو وضعيات تفاعلية تثير لدى التلميذ الحاجة إلى البحث وصياغة المشكلات   3معينة(

وإثارة الصراعات المعرفية الاجتماعية وخلق فرص المبادرة والإبداع. وتقوم هذه التصورات الديداكتيكية على 

ت ديداكتيكية تسمح للتلميذ باكتساب فكرة مركزية تجعل من المعرفة السيكولوجية بالطفل منطلقا لبناء وضعيا

 
1 , Trad. du Russe Editions sociales Payot, 1973.Pensée et langageVygotsky,  
2  V. par exemple,  , ESF éditeur, 1997, dictionnaire des concepts clés Pédagogie:Raynal, F., et Rieunier, A., 

p. 85 
التعلّمية الخاصة بمادة معينة )الرياضات، اللغة،  -تختلف الديداكتيك عن البيداغوجيا في كون الأولى تهتم بتحليل التمشيات التعليمية  3

 الرياضة، النحو...الخ( بينما تهتم البيداغوجيا في جانبها النظري بتحليل نفس تلك التمشيات ولكن دون ربطها بمادة معينة. 



156 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

استعمال وسائل  له  يتيح  المتعلم داخل محيط حي  إدماج هذا  اعتمادا على  معينة، وذلك  أو عملية  مفهوم 

إستراتيجية تؤثر على هذا المحيط، وتمكنه من الارتقاء من الإحساس إلى التمثل والبناء. وقوام هذه الإستراتيجية 

( يلي:  ا1ما  الممارسة  من  مستمد  مواجهة مشكل  في  المتعلم  يوضع   )( المطروح 2ليومية.  المشكل  ( بحث 

( تقلص 4( بحث متعدد الاتجاه قصد حل المشكل يتماشى ووتيرة كل متعلم وأسلوبه. )3ومناقشته جماعيا. )

( 7( تحرير التقارير النهائية )6( استئناف المناقشة الجماعية واستخلاص النتائج )5حضور المدرس وتدخله. )

 .1( 1992بومنيش، إ.  مراقبة النتاج النهائي للمتعلم، )

 

 

 

 النموّ الذهني في نظرية فيغوتسكي -ب

الثقافي. والفكرة المركزية التي يدافع عنها هذا العالم النفساني -من رواد التيار التاريخي يعتبر فيغوتسكي 

الروسي هو أن مسار نمو الإنسان لم يعد من الآن فصاعدا محتاجا إلى تغيرات بيولوجية وراثية. فبحسب وجهة 

الطبيعة والتي أدّت إلى ظهور الإنسان نظره، التي نعترف بمشاطرتنا له فيها، أنه بعد سلسلة التغييرات الحاصلة في  

العاقل، حدثت )وتحدث دائما( عملية تطور تاريخي، تحول الإنسان البدائي عبرها ثقافيا. وبعبارة أوضح يعتبر 

فيغوتسكي أن العامل التاريخي الثقافي عامل مهم جدا ومحدد في عملية النمو الذهني للجنس البشري ككل 

 خاصة. وللجماعات أو للأفراد بصفة 

 
 .  52، ، ص. معجم علوم التربية 1



157 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

يميّز فيغوتسكي بين شكلين من الاشتغال الذهني : السيرورات العقلية البسيطة والسيرورات العقلية 

 العليا )أو المعقّدة(. 

أساسا إلى  يرجعه  أنه  بما  السيرورات  الأوّل من  النوع  فيغوتسكي شيئا ذا بال بخصوص  لا يضيف 

الرصيد الوراثي للجنس البشري وإلى النضج البيولوجي والتفاعلات مع المحيط الطبيعي. وهو ما يجعله إلى هذا 

دأ إسهامه أساسا انطلاقا من السيرورات الحدّ متوافقا بالكامل مع النظرية البياجيسية )نسبة إلى بياجيه(. وإنما يب

اللغة، انطلاقا من هذه  العليا، التي تنشأ وتنمو بظهور الوظيفة الرمزيةّ، وبصفة خاصة مع اكتساب  المعرفية 

المرحلة تتشكّل ملامح القطيعة النظرية التي يدشّنها فيغوتسكي مع التصوّرات السيكولوجيّة المعرفية السّائدة في 

 .1عصره 

تصوّره  في  فيغوتسكي  اعتمدها  بشكل كامل،  مترابطة  أساسية،  مبادئ  ثلاثة  عند  هنا  وسنتوقّف 

 للسيرورات المعرفية العليا. 

 الأوّل، يخصّ الصّلات بين التربية والتعلّم والنموّ الذهني. -

والثاني، يهمّ دور الوساطة الاجتماعية بين الفرد ومحيطه )الوساطة بالآلات والمعدّات التقنية( ويهمّ  -

النشاط الضمنذاتي، أي ذلك النشاط القائم داخل الجهاز النفسي للفرد )الوساطة بالعلامات، كاللغة والصور 

 الذهنية(.

الذاتي في -الذاتي )بين فرد وآخر( إلى ضمن –أمّا الثالث، والأخير، فهو بخصوص المرور من بين  -

 وضعيات التفاعل الاجتماعي. 

 التربية والتعلّم والنموّ الذهني في نظرية فيغوتسكي   -1-ب

 
 1934" الذي يقدّم فيه هذه الأفكار، باللغة الروسية، سنة الفكر واللغةكتب فيغوتسكي مؤلفّه " 1



158 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

Schneuroly  (1986 )( و1985في كتابهما عن فيغوتسكي )  Schneurolyو  Bronkartيشير  

لا يقيم فاصلا بين علم نفس النموّ وعلم نفس التربية. فالنموّ الذهني بالنسبة له، لا يمكن   إلى أن فيغوتسكي 

تصوّره بمعزل عن الوضعيات التربوية والتعلّمية التي ينتج عنها. ومن الواضح هنا أن هذه النظرة تقطع بالكامل 

استجابة وتفترض تأويلا واحدا -المثير مع تصوّر النظرية السلوكية التي تستبعد كل أنواع الوساطات بين عنصري  

لنفس المثير من قبل كل فرد يتعرّض له وبالتالي نفس الاستجابة. كما أن نظرية فيغوتسكي تبتعد كثيرا في هذه 

المسألة الهامة عن التصوّر البياجيسي للنموّ الذهني، فمن المعروف أن بياجيه يقول بخضوع هذا النموّ لثلاث 

النضج البيولوجي والتجربة والمحيط. إنه لا ينكر تأثرّه بالتربية التي هي من عوامل المحيط أنماط من العوامل :  

ولكن بمفهوم خاص، حيث لا يمكن للتربية بحسبه أن تتجاوز في تأثيرها إمكانات التوازن المعرفي الذاتي للفرد 

شكل جذري/ملفت للنظر( في كلّ مرحلة من مراحل نضجه البيولوجي )عدم إمكان تسريع النموّ الذهني ب

كما أنّ المتغيّرات الاجتماعية لا دخل لها بحسبه في تكوّن البنيات والشامات الذهنية. بمعنى أن التربية قد توفّر 

البحث عن  المعرفي الذي قد يقود إلى  التوازن  للطفل فرص الاحتكاك بوسط ثري بالمثيرات وفرص اختلال 

للعلامات ولا للدلالات الاجتماعية والثقافية المضمنة في سياقات توازنات جديدة ولكن لا دخل للغة ولا  

التفاعل الاجتماعي في البناء الفعلي للذكاء لدى الطفل. فاللغة مثلا يعتبرها بياجيه نتاجا للنموّ الذهني وليس 

 العكس.

البنائية   والنظرية  بياجيه  مع  ظهرت  الكلاسيكية كما  البنائية  النظرية  بين  الفارق  صياغة  أردنا  ولو 

من جهة ونموذج ثلاثي الاجتماعية الثقافية كما نجدها لدى فيغوتسكي لقدّمناه على أنهّ فارق بين نموذج ثنائي  

 من جهة ثانية.

 متعلّم               محيط -أ



159 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

 متعلم            وساطة اجتماعية/ثقافية               محيط -ب

في الحالة الثانية لا يمكن اعتبار الوساطة المذكورة مجرّد عامل مساعد وخارجي للتكوين الذهني بل هي 

 في صميم هذا التكوين وتسهم في صنع مادّته. وسنمثّل على هذا لاحقا. 

يخرج من كل هذا أنّ سيرورات النموّ الذهني بحسب فيغوتسكي لا تتطابق مع سيرورات التعلّم وكأنهما 

خطاّن متوازيان بحيث لا نتعلّم إلا ما نحن مؤهلون له ذهنيا، وبصفة مسبقة لتعلّمه، بل إنّ تلك السيرورات 

، 1985دة نواتجها المعرفية )انظر فيغوتسكي :  الذهنية تتبع سيرورات التعلّم، لأن هذه الأخيرة هي التي تمدّها بما

 (. 114ص  

 المعرفية للنشاط -الوساطة الاجتماعية   -2-ب

أن خاصيّة النشاط البشري كونه موسّطا اجتماعيا، سواء تعلّق ذلك بنشاط خارجي   يؤكّد فيغوتسكي

أو بنشاط نفسي داخلي. بمعنى أن كلا هذين النشاطين يتوسلان أدوات مادية أو رمزية ومهيكلان ومحوّلان 

ك القدرة على بإجراءات )أو أدوات( مصاغة في سياق اجتماعي معيّن. وبالنسبة لهذا العالم الرّوسي فإنّ تملّ 

استخدام الوسائل )أدوات تقنية أو علامات( المستقدمة من التراث الاجتماعي/ الثقافي، هو بصفة أساسية 

 المرور من النشاطات الذهنية الدنيا أو البسيطة إلى النشاطات الذهنية العليا المعقّدة. 

 الوساطة بأداة للنشاط الخارجي   - 3  -ب

إن الإنسان كما هو معروف، لا يتدخّل في المجال الطبيعي بصفة مباشرة، بل إنّ فعله فيها يتمّ بواسطة  

أدوات هيئت من خلال خبرات أجيال متعاقبة. ولا يهمّنا هنا مسألة التأثير الكبير في العالم الخارجي وإنّما نركز 

اثنان عليه. إنها أوّلا، تحوّر النشاط   نظرنا على أثر الأدوات في النشاط نفسه. فالوساطة الأداتية لها تأثيران 

وتمنحه شكلا جديدا كلّما تطوّرت الأدوات. هذه هي الوظيفة الأولى للوساطة بالأداة. هي إذن وظيفة تحويل 



160 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

للنشاط. ولكن لهذه الوساطة وظيفة ثانية ذات معنى أعمق من مجرّد الأثر الخارجي. فالأنشطة وهي تتمّ بواسطة  

أدوات لا تْحضُرُ صورهُا فقط في ذات الأفعال المنجزةَ بل وعلى نحو ما وبصفة تبدو مستقلّة في الأدوات نفسها 

 لوساطة الأداتية هي إذن وظيفة تمثُّلٍ ومنحِ معنى. وفي ما تعنيه وتشير إليه من أفعال. فالوظيفة الثانية ل

 الوساطة العلاماتية للنشاط الداخلي   - 4  -ب

المعرفي هو أيضا مُتوسًّطٌ له. وبطبيعة الحال هذه الوساطة -إن النشاط الداخلي، أي النشاط النفسي

ليست من طبيعة مادية وإنما تحلّ محلّ الأدوات المادية الموجودة خارج الفرد، وساطةٌ من نوع جديد هي وساطة 

توارثها   تَمّ  نفسية  وسائل  تكُون  التي  العلامات  ومنظومات  السابقة. العلامات  الأجيال  عن  الأخرى  هي 

-ثقافية للنشاط النفسي تماما كما تمثّل الأدوات الوسائل الاجتماعية -فالعلامات إذن هي وسائل اجتماعية

 الثقافية للعمل. 

وعلى نحوِ ما تؤثرّ الأدوات في شكل العمل وفي بنية عملياته فإن العلامات والمنظومات العلاماتية 

تؤثر في مسار الوظائف النفسية الذهنية وتمثل في نفس الوقت المواضيع المعرفية وخصائصها والتحوّلات الجارية 

 عليها.

الاجتماعية( -يبقى السؤال المطروح بإلحاح هنا، هو كيف يتمّ المرور من السّوسيوجيناز )النشأة المعرفية

إلى التطوّر الذهني الفردي ؟ وكيف ننتقل من استعمال الأدوات المادية إلى الاشتغال الذهني بالعلامات وعلى 

 العلامات ومنظومات العلامات ذات الطبيعة النفسية ؟ 

 من بين الذاتي النفسي الاجتماعي إلى الضمنذاتي النفسي  -5-ب



161 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

طرحنا إذن السؤال : ما هي السيرورات النفسية التي يتملك بها الفرد العلامات ونظام العلامات التي 

تكوّن جهازه النفسي ؟ هنا مرةّ أخرى نسجل الطبيعة الاجتماعية لمنشئ هذا التكوّن في أطروحة فيغوتسكي 

 : تحوّل السيرورات المابين ذاتية إلى سيرورات ضمن ذاتية.

  سنوات هو إحدى التمظهرات   4-3إن مخاطبة الطفل لنفسه الذي نلحظه بسهولة وبكثرة عند سنّ  

الذاتي إلى الضمن الذاتي. يؤدي الطفل أعمالا بمساعدة الكهل الذي يصف له بالكلام -المميزة للمرور من بين

هل هذا الزوج يناسب   ! بصدد القيام به أو ما يجب عليه فعله )عند لبس الحذاء مثلا : أنظر جيدا  وما ه

التواصلية  الوظيفة  فإن  دائما ...(. وهكذا  تفعل  الحذاء أولا... أحسنت هكذا  اليمنى؟ حل عقدة  قدمك 

للعلامات، هذه الوظيفة التي تسبق الوظيفة الذهنية، هي منشأ هذه الوظيفة الأخيرة. طبعا الحديث هنا عن 

الجسدي نفسه هو الذي يؤسس للوظائف الذهنية البسيطة الوظائف الذهنية العليا وإلا فإن الحركة والنشاط  

 حركية(. -)الوظائف حس 

 ومشروع "التربية السليمة" جيروم برونر -ج

من   Jerome Brunerسأعرّف في هذا العنصر بأهم أفكار عالم النفس البنائي الثقافي جيروم برونر

انطلاقا من أعمال مؤتمر وطني أمريكي في مجال التربية وضمنه أهمّ   1960تقرير ألّفه في سنة  -خلال كتاب 

أفكاره التربوية. ويعتبر برونر من مؤسسي علم النفس الثقافي في أمريكا ومن مؤسس البنائية الثقافية، أي البنائية  

 التي تقرّ بأهمية العامل الثقافي في بناء الأفكار وتطويرها. 

التربية    1959في سبتمبر والأساتذة ورجال  العلماء  المتحدة خمسة وثلاثون من  الولايات  اجتمع في 

المتحدة.  والثانوية بالولايات  الابتدائية  المدارس  العلوم في  تدريس  النهوض بأساليب  ليبحثوا وسائل  والتعليم 

للعلوم. وكانت هذه وجاءت الدعوة إلى هذا الاجتماع الذي استمر عشرة أيام كاملة من الأكاديمية الوطنية  



162 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

الواسعة، مشكلة  التابعة لها، المشكلة  الأكاديمية قد ظلّت بضع سنوات وهي تبحث عن طريق لجنة التربية 

 النهوض بنشر المعارف العلمية في أمريكا. 

إحداها اختصّت -وقد انقسم أعضاء المؤتمر بعد أيام معدودة من افتتاحه إلى خمس مجموعات عاملة 

" أجهزة   في ضبط   وثانيها اختصت   A curriculum َ ببحث "النتائج المترتبة على وضع منهج من المناهج"  

في التعليم والتفكير" وخامستها   Intuitionالتعليم" وثالثها ببحث "دوافع التعليم" ورابعتها ببحث "دور الإلهامية  

 ببحث "أثر العمليات الإدراكية في التحصيل". 

صّص النصف الثاني من أيام المؤتمر لبحث ما أسفر عنه نشاط هذه المجموعات الخمس، بعد وقد خُ 

 أن أعدت كل منها تقريرا مطولا ورفعته بمجرد الانتهاء منه إلى المؤتمر لمناقشته.

وقد تولى عالم النفس الأمريكي جيروم برونر صياغة التقرير الأولي ثم النهائي للمؤتمر بوصفه رئيسا له، 

 وهو بالضرورة بيان مختار لما يراه أهم الموضوعات والآراء وما يعده أهم النتائج التجريبية التي وصل إليها المؤتمر. 

فلما تم إعداد المسودة الأولى لتقرير الرئيس أرسلت نسخا منها إلى جميع أعضاء المؤتمر لتلقي تعليقاتهم 

 وملاحظاتهم. 

 كان لتعليقات المشتركين في هذا النقد فضل كبير في إعداد الصيغة النهائية للتقرير.

 لقد تناولت فصول ذلك التقرير أربعة موضوعات: 

الأول هو دور " التنظيم البنيوي" في التعليم وكيف يمكن جعله نقطة محورية في التعليم والطريق الذي عولج   -

به هذا الموضوع طريق عملي. ذلك أن تأثر الطلبة بالمواد التي يدرسونها هو بالضرورة تأثر محدود. فكيف إذن 

الرأي السائد بين المنشغلين بإعداد المناهج   يمكن جعل هذا التأثر ذا قيمة في تفكيرهم على مدى حياتهم ؟

الجديدة وتعليمها هو أن الإجابة على هذا السؤال تتلخّص في تدريب الطلبة على فهم التنظيم البنيوي الأساسي 



163 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

لأية مادة من المواد التي يختارون دراستها. أي اكتشاف البنى القارة التي تنتظم فيما بينها هيكليا في كل مادة 

مدروسة. غير أن هذا يعتبر الحد الأدنى المطلوب لاستخدام المعارف والاستعانة بها فيما يصادف الإنسان من 

عارف، أو داخل حجرات الدراسة الأخرى التي مشاكل وحوادث خارج حجرات الدراسة التي تم فيها تلك الم

 سوف ينتقل إليها في حياته المستقبلية.

  - لا مجرد إتقان المعارف وتطبيقاتها الفنية فحسب- ولذلك نظر إلى تعليم " التنظيم البنيوي" وتعلمه  

النقطة المحورية في المشكلة الكلاسيكية المعروفة ب "انتقال اثر التعليم ". وينصّ التقرير على تدخل عناصر متعددة 

ات التي من شأنها أن تجعل استخدام ما فهمه التلميذ في هذا النوع من التعليم، من أبرزها دعم العادات والمهار 

استخداما إيجابيا أمرا ممكنا. فإذا كان من أغراض التعلم في السنوات المبكرة جعل التعلم في السنوات التالية 

أكثر يسرا وسهولة، كان من الواجب أن يتم ذلك عن طريق تكوين صورة عامة يمكن من خلالها أن تصبح 

شياء التي صادفها التلميذ في السنوات الأولى من حياته والأشياء التي يصادفها بعد ذلك أوضح العلاقة بين الأ

 ما تكون. 

التجارب  للتعلم، فقد دفعت  التلاميذ  استعدادات  يعالج  فهو  التقرير  الثاني من ذلك  الموضوع  وأما 

المشاهدة خلال السنوات العشر الماضية على الاعتقاد بأنه يحتمل أن تكون المدارس قد أسهمت في تضييع 

 ميذ. سنوات ثمينة بما أجلته من تدريس موضوعات كثيرة هامة بحجة أنها فوق طاقة التلا

والفرضية المعتمدة هنا هي أنه من الجائز تدريس أصول أية مادة من المواد لأي فرد من الأفراد في أية 

سن من السنين بطريقة من الطرق الملائمة لتلك السن. و ينبّه برونر إلى أن هذا الافتراض قد يبدو مذهلا لأول 

أنه يشرح أن ما يهدف إليه إنما توكيد نقطة هامة كث يرا ما يغفلها واضعو المناهج، وهي أن الآراء وهلة، إلاّ 



164 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

الأساسية التي تكمن في صميم جميع العلوم والرياضيات، والموضوعات الأساسية التي تضفى صورة على الحياة 

 والآداب، هي من البساطة بقدر ما هي من القوة. 

ويوضح برونر أنه كي يقبض الإنسان على ناصية هذه الآراء بقوة، ويستخدمها استخداما ناجعا لا 

بد له من تعميق غور فهمه لها تعميقا مستمرا، وهو تعميق يتأتى عن طريق تعلم كيفية استخدامها في أشكال 

الطفل الصغير إلا حين توضع وصور تتدرج في تعقيدها. ومثل هذه الآراء الأساسية لا تصبح بعيدة عن متناول  

في صورة مصطلحات مغلقة على فهمه، كأنها معادلات رياضية معقدة، أو تبقى في شكل مفاهيم لفظية، هذا 

إذا لم يكن قد سبق له فهمها حدسيّا أو لم تتح له فرصة سابقة لمعالجتها بنفسه. ولذلك فإن التعليم المبكر 

ة والآداب يجب أن يستهدف تعليم هذه المواد بأمانة ذهنية مطلقة لا للعلوم والرياضيات والدراسات الاجتماعي

يأتيها الشك من أي جانب من جوانبها، ولكن مع توكيد الإدراك الإلهامي أو الحدسي للآراء، وتوكيد استخدام 

اء هذه الآراء الأساسية. ويجب أن يكون المنهج بحيث يعود، كلما تقدمت مستوياته، إلى التذكير بهذه الآر 

الذي  الكامل  التقليدي  الجهاز  التلميذ  يدرك  مرة، إلى أن  بعد أخرى، مؤسسا عليها في كل  الأساسية مرة 

 ". "المنهج اللولبييصاحب هذه الآراء. وهذا ما يسمّى ب 

 أما الموضوع الثالث فهو يتضمن المعالجة الحدسية للأفكار. 

في هذا المستوى، يلاحظ برونر أن التفكير الإلهامي، أو تدريس الحدس، ناحية مهملة من نواحي  

ضرورتها، لا في النظم الأكاديمية المحددة وحدها، بل كذلك في حياتنا اليومية. التفكير المثمر على الرغم من  

ويؤكّد الكاتب أن الحدس الصادق، والافتراضات الخصبة، والقفزات الجريئة إلى نتائج اختبارية، هي خير عدّة 

العمل. بعد ذلك يتساءل إن كان بإمكاننا أن نساعد أداء عمله أيا كان نوع هذا  أطفالنا في   للمفكر في 

 المدارس على تنمية هذه الهبة؟



165 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

وتقوم هذه الموضوعات الثلاثة التي سبق ذكرها حت الآن على أساس قناعة محورية، وهي أن النشاط 

العقلي واحد في كل مكان، سواء عند ذروة المعرفة أو في فصول السنة الثالثة من المدارس الابتدائية، وأن ما 

وهو يطالع قصيدة من الشعر، هو نفس يعمله العالم وهو جالس إلى مكتبه في معمله، وما يصنعه الناقد الأدبي  

هذا إذا كان يريد أن يتفهم موضوعه. والفرق بينهم    -ما يعمله أي شخص آخر حينما ينشغل في نشاط مماثل 

جميعا إنما هو فرق في الدرجة، لا في النوع. فتلميذ المدرسة إذ يدرس الطبيعة هو واحد من المشتغلين بعلم 

رسها وهو يسلك سلوك عالم الطبيعة من أن يدرسها بأسلوب غير ذلك. الطبيعة، وإنه لأسهل عليه أن يد 

و"غير ذلك" في العادة تتضمن عملية حذق ما أطلق عليه في وورد زهول "اللغة الوسيطة"، أي المناقشات 

داخل الفصل، والكتب المدرسية، التي تتحدث عن النتائج في ميدان من ميادين البحث العقلي بأكثر مما تركز 

ا على البحث نفسه. فإذا نظرنا إلى الموضوع من هذه الناحية كان تدريس الطبيعة في المدارس الثانوية في نفسه

الوقت الحاضر قليل الشبه بعلم الطبيعة، والعلوم الاجتماعية بعيدة كل البعد عن شؤون الحياة وشؤون المجتمع، 

 والرياضيات المدرسية منقطعة الصلة بلب الدراسات الرياضية. 

ويتصل الموضوع الرابع بالرغبة في التعليم والتحصيل أو ما يعرف بالدافعية وكيف يمكن تنشيط هذه 

 الرغبة. وإثارة التشوق إلى المادة هو من الناحية المثالية خير دافع إلى تعلمها. 

فيها بكل إسهاب. ولكننا نختار  برونر فصولا من كتابه شرحها  الأربعة خصص لها  المواضيع  هذه 

التعليم  البنيوي( لأهميته الكبرى في مقاربة برونر لموضوع  التعليم  التوقف قليلا عند الموضوع الأول )موضوع 

 والتعلم.

إن الهدف الأول من أي عمل من أعمال التعليم، بالإضافة إلى ما يمنحه للمتعلم من لذة، هو أن 

 في مستقبل حياته.  ه يكون هذا العمل ذا فائدة ل



166 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

فالتعليم لا ينبغي أن يقتصر في أثره على الانتقال بنا إلى نقطة ما، بل يجب أن يسمح لنا بأن ننتقل 

فيما بعد إلى نقطة أبعد من سابقتها في يسر وسهولة. وهناك طريقان يفيد فيهما التعلم صاحبه في مستقبل 

 لشبه بما تعلمه في الأصل. أيامه. الأول عن طريق التطبيق النوعي لهذا التعليم على مسائل شديدة ا

أما الطريق الثاني الذي يساعدنا فيه ما تعلمناه سابقا على أداء مثله فيما بعد بمزيد من الكفاية فهو 

طريق انتقال أثر مبادئ التعلم الأصلي وأثر السلوكات المرتبطة به. ويتلخص هذا الطريق في جوهره في أن يتجه 

امتلاك فكرة عامة يمكن استخدامها فيما بعد   تعلم التلميذ أساسا، لا إلى اكتساب مهارة من المهارات، بل إلى

التلميذ مجدّدا من مشكلات تقع في حيز الفكرة العامة التي سبق له أن  كأساس للتعرف على ما يصادفه 

حذقها. وهذا النوع من الانتقال هو ركن أساسي من العملية التربوية في توسيع دائرة المعرفة وتعميقها باستمرار 

 وأساسية.  في صورة أفكار عامة 

ويعتمد استمرار التعلم الذي يحدثه هذا النوع الثاني من الانتقال )انتقال أثر المبادئ والسلوك( على 

 الإلمام الكامل بالتنظيم البنيوي للموضوع. 

 توجد أربعة مبررات على الأقل تؤيد كلها ضرورة تعليم التنظيم الأساسي للمادة الدراسية: 

أولها أن الإلمام بأساسيات موضوع من الموضوعات يجعل هذا الموضوع أكثر فهما وإدراكا. ينطبق  

 ذلك على علوم الطبيعة والرياضة بقدر ما ينطبق على العلوم الاجتماعية والآداب. 

وأما المبررّ الثاني فهي تتصل بذاكرة الإنسان. ولعل أصدق ما يقال عن ذاكرة الإنسان، بعد قرن كامل 

من البحث الوافي، هو أن التفاصيل سرعان ما تنسى، اللهم إلا إذا كانت داخل إطار من النمط التنظيمي، 

 ئية.مثلما ما هو الحال مع المعادلات الرياضية الضابطة لبعض الظواهر الفيزيا



167 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

ويأتي بعد ذلك المبرر الثالث، وهو أن فهم المبادئ والأفكار الأساسية ليس بمثابة تعلم شيء مخصوص 

 فحسب، بل يعني كذلك تعلم نموذج لفهم أشياء أخرى مشابهة له، مما يصادفه في حياته. 

أننا  التعليم. ذلك  المبادئ في  البنيوي وأهمية  التنظيم  أهمية  لتوكيد  الرابع  المبرر  وننتقل بعد ذلك إلى 

نستطيع أن نضيق الثغرة بين المعرفة "الأولية" والمعرفة "العالية" إذا نحن عمدنا باستمرار إلى إعادة فحص المواد 

سب مميزاتها الخاصة. غير أن جزءا من الصعوبة التي نجدها التي تدرس في المدارس الابتدائية والمدارس الثانوية بح

الآن في التدرج من المدرسة الابتدائية عبر المدرسة الثانوية إلى الكليات هو أن المواد التي يحفظها التلميذ في سن 

ان من مبكرة هي إما متأخرة في مسايرتها للزمن، وإما مضللة بسبب تخلفها الشديد عن مسايرة التقدم في ميد 

ميادين المعرفة. ومن ثم فإن هذه الثغرة يمكن تضييقها عن طريق ذلك النوع من التوكيد الذي عرضنا له والخاص 

 بتعلم التنظيم البنيوي للعلوم. 

إن الفكرة الأولى التي بيناها هي أن المنهج في أي موضوع من الموضوعات يجب أن يقوم على أوسع 

قسط من الفهم الجوهري للمبادئ الأساسية التي تضفى على الموضوع صبغة تنظيمية، وأن تعليم الموضوعات 

ري الأوسع لميدان من ميادين الخاصة )مقابل البُنى العامة( أو المهارات دون توضيح مكانها من التنظيم الجوه

على   -بحسب برونر   –المعرفة هو عمل يتسم بضياع الجهد سدى في كثير من النواحي. ويجب التأكيد أخيرا  

أن تخطيط المناهج تخطيطا يعكس التنظيم البنيوي لميدان من ميادين المعرفة يحتاج إلى الإلمام دقيق وعميق بهذا 

 قيقها إلا بالمساهمة الفعالة من أكبر الأساتذة ورجال العلم قدرة وكفاية.  الميدان. ومن فهي مهمة لا يمكن تح 

 

 

 

 



168 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

 

 

 1المدرسة الفنلندية: ما سرّ امتيازها ؟  -3

التقديم العالمي نتائج المتمدرسين دون   حول عن نتائج التحقيق الذي أجرته    PISAكشفت منظمة  

أفضى هذا التحقيق إلى تصدر فنلندا تلاميذ العالم في اختصاصات الرياضيات والعلوم كما   عاما. و قد  15

نظاما    انتزعت المرتبة الثانية عالميا في مادة التعبير الكتابي. ويعزى ذلك أساسا إلى اتباع هذا البلد الاسكندنافي 

 تعليميا   و تربويا فعالا . 

لقد نجحت فنلندا بسهولة في وضع نظام بيداغوجي وتربوي متناسق يقوم على تركيز نظام المجموعات 

للتلاميذ،  الفردية  بالمساعدة  التكفل  ومجموعات  مساندة صغيرة،  ومجموعات  )الفصل(،  القسم  :مجموعات 

التعلمية، أو كما يصرح مدير أحد الأقسام التربوية -المتعلم محورا للعملية التعليمية– الهدف منه أساسا جعل الفرد

AYTAS VESA   أن هذا النظام يسعى إلى »منح كلّ متعلم مساعدة فعالة من خلال إذكاء قدراته الذاتية

 .2في أقل زمن ممكن« 

 
 Leمراس      لة لوموند دي ليدوكس      يون  س      نعتمد هنا بالأس      اس على تقرير ميداني قامت به الص      حفية المتخص      ص      ة  مارلين بومارد   1

Monde de l'éducation   :والعنوان الأصلي للتقرير هو 
Finlande: Pourquoi les élèves réussissent, Le Monde de l'éducation, Janvier 2008, p. 52-44. 

    ,L’Expess, 25-10-2004  Julie Jolie, Pourquoi s’intéresser à l’école en Finlandeسنعتمد المقالكما  

« National summary sheets on education systems in Europe and ongoing reforms» Étude publiée  ونحيل

  .par Eurydice, 2006 كذلك إلى

التصريحات المذكورة في هذا العنصر مترجمة عن الفرنسية عن التقرير الذي أعدته مارلين بومارد )انظر الهامش السابق( أو عن مقال   2
 . 2004-10-24 في L’Express الصادر بمجلة Julie Jolie جولي جُلي



169 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

ويحرص هذا النظام على أن تساهم الهندسة المعمارية للمدارس الموفرة لفضاءات حميمة ميسرة للتواصل  

. KOULOU MESTRAINبين مختلف الفاعلين التربويين في تحقيق هذا الهدف، كما هو الحال في مدرسة  

سنة باعتبار أن إجبارية التعليم تبدأ   12و  6والجدير بالتنويه أن مدة التمدرس لدى تلاميذ فنلندا تتراوح بين  

 .  17من سن السابعة إلى حدود السن  

كما يمنح نظام التعليم الفنلندي إلى الأولياء هامشا من المشاركة في العملية التربوية داخل المؤسسات 

التربوية من خلال نظام المجموعات )مجموعات مساندة( وهو في ذلك يختلف تماما عن النظام السائد في فرنسا. 

دارسهم، حيث يقترب هذا السلوك أكثر إلى ويكفي لمعاينة هذا الفارق متابعة سلوك التلاميذ الفنلنديين في م 

 MARITAكما تقول المدرّسِة  -الأنشطة الحرة الموجهة، منه إلى الدروس "المنضبطة ". » فالسبورة التفاعلية  

HARVI   - توفر مقاربة ملموسة للمعارف في القسم تعجز عنها الطرق التقليدية. حيث يقبل عليها التلاميذ

 م وكأنهم في خلية نحل نشيطة بعيدا عن أي انضباطية مصطنعة«. لتقديم أجوبتهم وإسهاماته

غير أن عوامل النجاح في هذا البلد لا يمكن أن تفُسّر فقط باعتماده لوسائل تكنولوجية متطورة وإنما 

يعود هذا النجاح خاصة إلى المقاربة المعتمدة في النظر إلى قدرات التلميذ ومكتسباته. فالمربي الفنلندي يرفض 

اجون إلى مساندة خاصة تضبطها المؤسسة بشدّة الحديث عن التلميذ الفاشل، وإنما يوجد بنظره تلاميذ يحت

التربوية بدقة ثم تعالجها وفقا لوضعية التلميذ وبشكل فردي، وهو الأمر الذي ينسحب على التلاميذ المهاجرين 

 . %2رغم قلة عددهم في المدارس الفنلندية، حيث أنّ نسبتهم لا تتعدى  

مثلا، يوجد بعض التلاميذ من أصول صومالية وروسية ومكسيكية أغلبهم   ESPOOففي مدرسة  

بصدد تقوية مهاراتهم في اللغة الفنلندية، ضمن نظام المجموعات. ورغم عددهم المحدود فإنّ حصصا إضافية 

لى تخصص لهم، لا فقط لتجاوز الصعوبات التي تعترضهم في اللغة الرسمية للبلد وإنما للتمكن من استيعابها ع



170 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

: "نرفض فكرة اللامساواة بين التلاميذ في المدرسة". التلميذ NESA AYTASنحو جيّد. يقول أحد المسؤولين 

في المدرسة الفنلندية "زبون" على حد تعبير الأستاذة كلود أنتلاّ التابعة للمعهد الفرنسي بهلسنكي. والمقصود 

 بذلك أن الإطار التربوي في خدمة نجاحه وبصفة متميزة. لا تقدم له إلا بضاعة معرفية وبيداغوجية جيدة. 

وجودة المعرفة هو في مدى أجرأتها ومناسبتها لنسق التلميذ في التعلم وكذلك في مستوى تحصيله لها. والمعلم 

الذي لا يرضى عنه الأولياء لفشله في تقديم البضاعة الجيدة ليس له حظوظ في الاستمرار في عمله. "إذا ما 

في التعلم، فنحن المسؤولون عن ذلك بدرجة أولى، وعلينا إيجاد حلول لذلك": يقول   واجه التلميذ صعوبات 

 المعلم كاري بتكانان. 

أن المدرسة الفنلندية هي أكثر المدارس عدالة   2003و  2001خلال السنتين    PISAلقد أظهر تقرير  

من حيث التعامل مع التلاميذ بقطع النظر عن أصولهم الاجتماعية أو المهاجرة. فكل أنواع المساعدة المقدمة 

إلى تلاميذها مجانية وسوق الدروس الخصوصية )التدارك( لا وجود له. فالدولة الفنلندية تخصص نسبة تصل 

 من الناتج الداخلي الخام للاستثمار في مجال التربية والتعليم وهو قطاع يتمتع بأكمله بالمجانية.   %  6إلى 

 مقاربة برغماتية  -أ

البيداغوجيا وتتمحور   ESPOOتوفقّت مدرسة   بيداغوجيا تحمل بصمات كبار علماء  ابتكار  الفنلندية إلى 

وهو ما يتوافق مع المقاربة البنائية التي تعتبر التعلم فعل  Learning by doingحول مفهوم التعلم عبر الفعل  



171 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

مقاربة أقل   -أي في المرحلة الثانوية- . ومن شأن هذه التعلمية الناجعة أن تمنح للمتعلمين مستقبلا1في الأشياء 

 .2نظرية من تلك المتاحة للتلاميذ في مدارس أخرى أوروبية كالمدرسة الفرنسية

وينسحب هذا النهج البرغماتي حت على مادة الرياضيات : يقول جولي فاليجر مدير معهد البحوث 

التربوية في جامعة جيفاسيكلاي: "حت المعارف التي تستهدف التمكن من علم الرياضيات ليست واحدة      

عيات محددة تحتاج وتختلف من تخصص إلى آخر. إن نظام التعليم الثانوي في مادة الرياضيات يستهدف وض

 كل منها إلى معالجة و حلول من نوع خاص". 

المقيّمة من طرف   البلدان  قائمة  لتصدُّرِ  أوفر  الفنلنديين حظوظا  المقاربة منحت  ، PISAإن هذه 

الوسيلية والتطبيقية ) المعارف  المؤثرة على  تقييماته  الدولي يركّز أكثر  -Le savoirلاسيما وأن هذا المشروع 

faire أكثر من تركيزه على المعارف النظرية الخالصة. كما تجدر الإشارة إلى أن الطرق البيداغوجية تختلف من )

مدرسة إلى أخرى. والملفت للانتباه في التعليم الابتدائي والثانوي بفنلندا أن الإشراف البيداغوجي على المستوى 

الم التدخل  مبينا محدودية  السيد جولي  يقول  ب المركزي محدود.  بيداغوجية  وثيقة  صفحة   200ركزي "تخصص 

سنة". وفي  17-9سنوات و وثيقة أخرى بنفس الحجم لمن هم في سن ما بين   9-6للمتعلمين في سن ما بين 

المقابل فإن السلطات المحلية )البلديات مثلا( تتمتع بهامش من التسيير باعتبارها ممولة للمدارس وتعيد توزيع ما 

توفره الدولة من حاجيات أساسية فضلا عن كونها الساهرة على تأمين جودة العملية التربوية بالبلاد. و يشير 

مهما اختلفت المناهج فإن كل المدارس تصل إلى نفس المستوى   السيد جولي مدير البحوث التربوية إلى أنه 

عينيه  نصب  يضع  فلندي  مدرس  أن كل  إلى  يعود  الأمر  أن  التالي: هل  التساؤل  يطرح  ما  وهو  المطلوب، 

 
التحليل والتركيب بالذهن، كما في الرياضيات     1 ليتحول إلى بنيات معرفية مثل  البداية ثم يتم استبطانه  الفعل ماديا في  يكون هذا 

 والتفكير الفلسفي، وهذا التحول يمكن من رفع درجة الفعل في العالم من خلال عملية الاستباق والتخطيط المنهجي لذلك الفعل. 
 كل تلامذة المدرسة الفنلندية البالغين خمسة عشر سنة يحذقون الطبخ واستعمال مكنة الخياطة و أدوات النجارة الخشبية والمعدنية.   2



172 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

، أم أن ذلك النجاح هو ثمرة سياسة اللامركزية؟ وهذا أمر مستبعد نوعا ما، خاصة وأن ةالانتظارات الأوروبي

 الدولة. هذا البلد قد تكوّن بداية على المركزية وتدخل  

يؤكد السيد جولي على قناعة مفادها "بأن على الدولة أن تهتم فقط بالنتائج، على أن تترك للمدرسة 

وتتشجع  استقلاليتها  التربوية  المؤسسة  تمنح  حيث  إليها،  بالوصول  الكفيلة  الوسائل  لتحدد  الكاملة  الحرية 

جاذبية في الأكثر  التربوي  النظام  وضع  فنلندا في  بهم نجحت  الذين  أوروباالمدرسين  المجتمع   فإن  وعمليا   ."

التصرّف بل توفر لهم عدة مساعدات من أهمها  التربوية يمنحون المدرسين حرية  والبلديات ورؤساء الأقسام 

» لقد تلقيت صحبة زملائي تكوينا يستهدف القدرة على   دورات التكوين المستمر. تقول السيدة المربية هارفي 

« وتطالب بأن تتولى الجامعات تكوين هؤلاء المدرسين بدلا من البلديات )من اعتماد السبورة الرقمية التفاعلية 

 حيث الإشراف(.وهكذا في مثل هذه الأجواء المفعمة بالثقة يصبح المدرس واثقا من قدرة تلاميذه على التقدم.

سنة، فطول هذه الفترة   12تمنع منح أعداد وعلامات للتلاميذ إلى حدود سن    ة إن المدرسة الفنلندي

لا وجود لتلاميذ نوابغ وآخرين فاشلين، بل كل تلميذ يتابع تقدمه في المعرفة وفقا لنسقه الخاص به، ولذلك 

ينتفي الرسوب قبل المرحلة الثانوية، وعند الحاجة فإن نظاما للمساعدة يوضع موضع التنفيذ، والأهداف محددة 

 عر الطفل بالإحباط ويتسنى له أن يلاحظ التقدم الذي يسجله«. دائما على مستوى المنظور حت » لا يش

وختاما فإن هذا النظام التربوي الذي تجنب تركيز تعليم يقوم على المنافسة قد مكّن نصف أعداد 

 التلاميذ من الدخول إلى التعليم العالي. 

وتسعى الحكومة الحالية عازمة أن لا تقنع بلادها بهذه الريادة العالمية، بل تطمح إلى تحقيق مزيدا من 

التي كانت وراء   -، ستفتح أبواب الاستقلالية 2009الاستقلالية للمدرسة الفنلندية. كما أنه قبل موفى سنة  

في ثلاث سنوات متتالية،  PISAأمام الجامعيين كذلك. ورغم تصنيفها الأولى من قبل    -نجاح التعليم الثانوي 



173 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

فإن فنلندا لم تغلق ورشة الإصلاح التربوي وظلت تتخذ من التواضع ديانتها الثانية وتعتبر أن أمامها عملا آخر 

 طويلا حت تقترب من درجة الرضا عن الذّات. 

 المهنة التي تصنع الحلم   -ب

إن المهنة الأكثر شعبية لدى الشباب الفنلندي هي بلا شك التدريس، فخلال هذه السنة تقدّم لها 

مترشحا من جامعة هلنسكي، تلقوا تكوينا يؤهلهم لتعاطي مهنة المدرس. غير أن الانتقائية كانت    1400

في العاصمة الفنلندية»    LEBRA KAKFORSمترشحا. تقول المكونة  100  حادة فلم ينجح منهم سوى

إن ما يجذبهم إلى هذه المهنة ليس الراتب وإنما الصورة التي يحظى بها المدرس في المجتمع«. ففي فنلندا الريف، 

، يرتقي الأستاذ في نظر مجتمعه إلى مرتبة البطل الوطني )القومي( 1921وفي بلد التعليم فيه إجباري منذ سنة  

 المعزولين. فهو الذي يتكفل بإيصال الثقافة إلى السكان  

التي -، أصبح كل المدرسين يتمتعون بتكوين علمي في مستوى شهادة الماجستير  1974فمنذ سنة  

تقوم أساسا على هيمنة التكوين البيداغوجي المستند على اختصاصات   - تتطلب خمس سنوات من التعلم العالي

والأخلاق. تربوية تشكل فيها العبارات التالية كلمات مفاتيح لجوهر منظومة التدريس: الفعل والتفكير الخلاق  

يكون معنى ذلك كالآتي: »أولا، الاعتماد على الحركة والفعل، حيث يجد  KROKFORS فحسب المكونة 

التفكير في واقعه المهني من خلال  العمل. ثانيا، عليه  الثانية في  القسم منذ سنته  المدرس نفسه في مواجهة 

الوصول في النهاية إلى الرفع من مستوى هذا التفكير إلى اطلاعه على النماذج البيداغوجية السائدة، من أجل  

 الدرجة التي تمكنه من بناء أخلاقيات المهنة«.



174 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

وأثناء التكوين يفضل أساسا العمل ضمن المجموعة على اعتبار أن الانتداب الذي يتولاه مدير المدرسة 

يؤدي بالمدرس إلى الانتماء إلى فريق عمل ويخضع طيلة حياته المهنية إلى التكوين المستمر الذي يوفر له كل 

  الإمكانيات لمزيد تطوير أداءه.  

 التوظيفات البيداغوجية لهذا العنصر 

بخصوص التوظيفات البيداغوجية لهذا العنصر، نرى أنه من الأنسب إرجاؤها إلى ما بعد الفراغ من 

عقد المقارنة بين معطيات الفكر التربوي في التراث وفي الفكر الإنساني الحديث، حت يتسنى لنا تقيم مجلوبات 

جوه الاستغلالات البيداغوجية التطبيقية الفكر التربوي الحديث بميزان الأصالة التربوية، ثم ننظر بعد ذلك في و 

 للمناحي التي ثبت توافقها من ذلك الفكر مع هذا الميزان. 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 



175 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

 

 

 

 

 

 

 

 

 القسم الثالث:

 والتمايز بين معطيات   جوانب الالتقاء

 الفكر التربوي في التراث وفي الفكر الإنساني الحديث

 توطئة



176 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

يتضمن هذا القسم أربعة محاور نظرية تمثل زبدة كل العمل السابق وهي تتعلق بالمقارنة بين الفكر التربوي        

في التراث والفكر التربوي الحديث مع استخلاص القيمة المضافة المرتقبة للنظام التربوي المنشود. وهذه المحاور 

 هي التالية: 

 جوانب الالتقاء  •

 جوانب التمايز •

 التربية الحديثة في ميزان الأصالة التربوية. •

 القيمة المضافة المرتقبة من النظام التربوي المنشود  •

يلي ذلك ثلاث محاور أخرى تتعلق بالجانب التطبيقي للمشروع من زوايا نظر البحث الراهن، وهذه المحاور هي 

 التالية:

 كيفية تنزيل سمات الأصالة التربوية على أرض الواقع •

 العوائق التي قد تعرقل تنزيل سمات الأصالة التربوية  •

 مدى فعالية البحث الراهن في السياق الحضاري المعاصر  •

 وفي النهاية سنقدم خاتمة تتضمن خلاصة البحث وأهم نتائجه وتوصيات إلى القائمين على المشروع. 

 

 

 

 

 



177 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

 التربوي الحديث   بين الفكر التربوي في التراث و الفكر جوانب الالتقاء أوّلا:  

 تمهيد: 

الأقل:  على  مستويات  يلتقيان في خمس  أنهما  والحداثية  التراثية  التربويتين  المدونتين  في  النظر  يفيد 

لمستوى التربوي العلائقي والمستويات الخاصة بتقييم معارف التلميذ وتكوين المعلمين وا المستوى التربوي المعرفي

التأليف العلمي والمدرسي. وهذا الالتقاء ليس في التفاصيل والتعريفات الدقيقة للمفاهيم المتعلقة بالمستويات   و

الخمسة المذكورة، وإنّما في التوجّهات العامة، حدسا وتأملا وتفكيرا واستقراء للخبرة والمشاهدة من جهة الفكر 

الفكر التربوي الحديث. والمعروف أن الحدوسات القوية التربوي الإسلامي، وتجريبا وتنظيرا علميين من جهة  

ائما العمل العلمي المنهجي، الذي يتخذ من تلك الحدوسات فرضيات له. حدث هذا في سياق تسبق د

الحضارة الأوروبية منذ عصر النهضة والأنوار، عندما سبقت حدوسات وفلسفات مونتانيي وروسو وهربارت 

ن خلدون نظريات بياجيه وفيغوتسكي وبرونر، وحدث هذا على مستوى التراث التربوي العالمي باستباق اب

لروسو ومونتانيي ومن ثمة لكل رواد الفكر التربوي الحديث، وقطعه مع ما أصبح تاليا من معيقات نهضة 

يهم لاحقا بروح الثقافة الإسلامية من خلال فعل التثاقف إبان الحملات الصليبية على لولا تأسّ -الأوروبيين

ا  - العالم الإسلامي  الميتافيزيقية  اليونانية  الفلسفات  الطبيعة ومن أعني  استقراء ظواهر  العقل من  لتي حرمت 

 استقراء طبائع العمران البشري لاعتمادها المطلق على التأملات الماورائية المجردة. 

أما رواد الإصلاح التربوي في المشرق والمغرب الإسلاميين فقد أحيوا على أنحاء مختلفة تراث ابن خلدون 

ك في وعيهم وتشربوا روح الشريعة الإسلامية ومقاصدها في إصلاح النوع الإنساني بالتربية والتعليم وقدح ذل

 ما شاهدوه من تخلف شعوبهم وتقدم الأوروبيين. 



178 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

التراث  التربوي في  الفكر  بين  الالتقاء  نشرع في رصد مستويات  المعرفية  التاريخية  الخلفية  على هذه 

 والفكر التربوي الحديث. 

 المستوى التربوي المعرفي  - 1

 يلتقي الفكران الإسلامي والحديث على الصعيد التربوي المعرفي في ست نقاط نعرضها في ما يلي:  

 تعلمي لولبي في الارتقاء بمعارفه وكفاياته -التدرجّ بالمتعلم واعتماد مسار تعليمي -أ

من الأفكار التربوية الهامة التي اتفق حولها رواد الفكر الإصلاحي في تراثنا التربوي مع أفكار أعلام التربية   

الحديثة هي فكرة التدرج بالمتعلم من مرحلة "نشوئية" إلى أخرى، مراعاة لنمائية قدراته المعرفية المختلفة بحيث 

، وكذلك اتباع مسار لولبي )أو حلزوني( في عملية لا يتم الانتقال من علم إلى علم إلا بإتقان العلم السابق

مساعدته على توسيع معارفه وتنمية قدراته وكفاياته المعرفية. هذا ما أشار إليه ابن خلدون بكل وضوح في 

المقدمة وكذلك الطاهر بن عاشور في "أليس الصبح بقريب؟"مثلا من جهة الفكر التربوي الإسلامي، وما 

 ة من جهة الفكر التربوي الحديث. أكدته المدرسة البنائي

"وقد شاهدنا لنذكّر على سبيل المثال بقول ابن خلدون بخصوص ضرورة مراعاة المرحلة النمائية المعرفية للمتعلم:  

كثيرا من المعلمين لهذا العهد الذي أدركنا يجهلون طرق التعليم وإفاداته ويحضرون للمتعلم في أول تعليمه المسائل 

قبل أن يستعد لفهمها فإن قبول  [وذلك]المقفلة من العلم... ويحسبون ذلك مرانا على التعليم وصوابا فيه...

المتعلم إذا حصّل ملكة ما في علم من العلوم استعد بها   [ إنّ ]العلم والاستعدادات لفهمه تنشأ تدريجيا... و

. هذا القول الخلدوني يتطابق في جوهره 1لقبول ما بقي وحصل له نشاط في طلب المزيد والنهوض إلى ما فوق" 

 
 .  696،  الفصل السابق، ص.لمقدمةا



179 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

مثلا( حول   ست دراسات في علم النفس التكوينيمع فكرة العالم السويسري المعاصر جان بياجيه )في كتابه  

بناء الشامات الذهنية )البنيات الذهنية الأولية( التي تزداد تعقيدا وتوسعا بالموازاة مع نضج الطفل البيولوجي 

. وهو ما ذهب إليه كذلك الشيخ الطاهر بن عاشور الذي كان معاصرا له، ولكن من خلال تعيينه 1والعقلي 

لأنواع المهمات التعليمية التي يجدر بالمعلمين تكليف المتعلمين بها في كل مرحلة من مراحل تعليمهم: الابتدائية  

كتابه "أليس الصبح بقريب؟"، يذكر   والوسطى والعليا. ففي معرض نقده لضروب الخلل في التعليم الزيتوني في

ابن عاشور في السبب السادس لحصول ذلك الخلل والمتضمن للفكرة التي نوهنا بها: "الغفلة عن إعطاء كل 

مرتبة من مراتب التعليم ما تحتاجه من الأسلوب اللائق بها والنافع فيها مما له أثر في تقويم  الفكر وذلك 

ذ مراعيا لما تجب مراعاته من القواعد في المرتبة الابتدائية ليتمكن وهو ناشئ في بالاعتناء بما يجعل ذهن التلمي

التعليم من العمل بما علمه، وذلك أن يطالب باستحضار المهم وأن يلقي عليه ما له أثر عملي، وأن  يكرَّّّر 

لتعليم راميا إلى تقوية التفكير سؤالهُ فيه، وأن يكلَّّّف بتحريرات يظهر فيها أثر معرفته، وفي المرتبة المتوسطة يصير ا

والجمع والتحليل. وفي المرتبة العالية يصير التعليم يرمي إلى الاستنتاج والنقد، وفي كل تلك المراتب لا تكون 

 (.125العناية إلا باللب من العلم لا بالألفاظ والقشور" )ص. 

التعلمية فنذكّر بقول ابن -أما عن المسار اللولبي )الحلزوني( الذي يحسن اتباعه في التمشيات التعليمية

خلدون التالي: "اعلم أنّ تلقين العلوم للمتعلمين إنما يكون مفيدا إذا كان على التدريج شيئا فشيئا وقليلا قليلا، 

 

عن هذه البنيات الذهنية الأولية: بنيات المكان والزمان والحجم والكتلة والاحتفاظ بالشيء في الذاكرة حت في حال غيابه عن    مثال  1
نيات  الحواس...الخ. تتراكب هذه البنيات الأولية لتنشأ عنها بنيات أكثر فأكثر تعقيدا مثل بنيات السببية والتتالي والتزامن والأعداد والب 

الرياضية والقواعد العلمية والنظريات العلمية والفلسفية والبراديغمات )النماذج الإرشادية(...الخ. مثال ذلك العدد لا يتعلم دفعة  المنطقية  
واحدة. بل بالتدريج مع ربط اللاحق بالسابق وفق منهج لولبي وكذا الأمر في تعلم العلوم الطبيعية. من الظواهر الكبرى إلى الظواهر  

ع التعمق في الظواهر المعقدة كتركيبة الجسم البشري ووظائفه. التنفس مثلا يتعلم في الابتدائي على أنه عملية شهيق وزفير، أي  المجهرية، م
 عملية ميكانيكية بحتة، وفي الثانوي يدمج صمن دراسة الدورة الدموية، وفي العالي يقدم على أنه ظاهرة كيميائية: الأكسدة والإرجاع. 



180 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

الباب، ويقرّب له في  يلقي عليه أولا مسائل من كل باب من الفنّ ]الاختصاص المعرفي[ هي أصول ذلك 

شرحها على سبيل الإجمال ويراعي في ذلك قوّة عقله واستعداده لقبول ما يرد عليه، حت ينتهي إلى آخر الفنّ، 

ا أنها هيأته لفهم الفنّ ]الاختصاص وعند ذلك يحصل له ملكة في ذلك العلم إلا أنها جزئية وضعيفة، وغايته

المعرفي[ وتحصّل مسائله تّم يرجع به إلى الفنّ ثانية فيرفعه في التلقين عن تلك الرتبة إلى أعلى منها... ]وهكذا 

 .  1مرة بعد مرة[ إلى أن ينتهي إلى آخر الفنّ فتجود ملكته... فيخلص من الفنّ وقد استولى على ملكته" 

هذا القول يجدُ شبيهَه الكامل لدى عالم النفس الأمريكي المعاصر جيروم برونر الذي يقول بوجوب 

أن يكون المسار بحيث يعود، كلما تقدمت مستوياته، إلى التذكير بالمعارف الأساسية المتعلمة مرة بعد أخرى، 

التي تنتظم وفقها تلك المعارف. وهذا مؤسسا عليها في كل مرة، إلى أن يدرك التلميذ بالكامل البنية الأساسية  

 .2بالمنهج اللولبيما يسمّيه برونر 

 النقل التعليمي -ب

إجراء عمليات تطويع للمعرفة المختصة حت تصبح إن احترام المراحل النشوئية للمتعلمين يستوجب  

في متناول المتعلمين بحسب مراتبهم التعلمية وهو ما يعرف اليوم في اختصاص تعلمية المواد )ديداكتيكية المواد( 

في كتابه الموسوم ب "النقل 1985سنة   Yves Chevallard  ايفس شفلّار  بالنقل التعليمي، وهذا المفهوم نحته

وعرفه بكونه " تمش يتم بموجبه نقل معرفة ما من معرفة عالمة  3التعليمي: من المعرفة العالمة إلى المعرفة المعلّمة" 

إلى معرفة يراد تعليمها ثم إلى معرفة معلمة فعلا". أي أن هذا النقل التعليمي يتم على فترتين: الفترة الأولى 

 
 . 696-695، ص.في وجه الصواب في تعليم العلوم وطرق إفادتهالمصدر السابق، فصل   1
2, Harvard University Press, 1960.educationThe process of J. Bruner,   
3, La Pensée Sauvage, : du savoir savant au savoir enseigné La transposition didactiqueY. Chevallard,  

Grenoble, 1985. 



181 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

تخصص لعملية النقل الخارجي ) يقوم بها واضعو المناهج خارج القسم( والثانية مخصصة للنقل الداخلي )يقوم 

بها المعلم لقسمه بحسب نسق تعلمه واحتياجاته ومستواه العام(. وتعلمية المواد التي تتضمن هذا المفهوم من 

)ظهرت بفرنسا في بداية أربعين سنة فقط أحدث العلوم التربوية، حيث أنه لم يمض على ظهورها إلا حوالي  

، وبالرغم من ذلك فإن ابن خلدون قد سبق 1985، ومفهوم النقل التعليمي ظهر كما أسلفنا سنة  السبعينات(

كل رواد التعلميّة بسبعة قرون كاملة في اكتشافه لظاهرة النقل التعليمي واختلاف طبيعة المعرفة العلمية عن 

لما تجري لها من تطويعات لتقريبها إلى غايات النظام التربوي من جهة وإلى قدرات طبيعة المعرفة المدرسية،  

المتعلمين ومستوياتهم التعليمية من جهة أخرى. نذكّر هنا بقول ابن خلدون المفرق بين اصطلاحات المعلمين 

، حتّ لقد يظن واصطلاحات العلم في حدّ ذاته: "والاصطلاحات أيضا في تعليم العلوم مخلّطة على المتعلّم

كثير منهم أنها جزء من العلم. ولا يدفع عنه ذلك إلّا مباشرته لاختلاف الطرق فيها من المعلّمين. فلقاء أهل 

العلوم، وتعدّد المشايخ يفيده تمييز الاصطلاحات، بما يراه من اختلاف طرقهم فيها، فيجرّد العلم عنها ويعلم 

 . أي، مجرّد نقول تعليمية لا علوم محضة في حدّ ذاتها. 1أنّها أنحاء تعليم وطرق تحصيل" 

كذلك نجد لدى الش   يخ الطاهر بن عاش   ور وعيا واض   حا بمس   ألة النقل التعليمي الض   روري في وض   ع  

المناهج والمقررات الدراس           ية )التآليف بعبارة ابن عاش           ور(، وعن ذلك يقول: "لا ينبغي أن نترك الأس           اتذة  

بقة، بل يجب الاختيار  وش أنهم في اختيار التآليف للتدريس، ولا أن نقف تماما عند ما وجدنا من الكتب الس ا

في ذلك وإنش    اء ما نحتاجه على أس    لوبنا المطلوب، بمعنى أن يكون بعض    ها ابتدائيا لثان يتلوه ثالث حت تبلغ 

التعليم الأعلى ]...[ و]علينا ب   [ ترجمة ما نحتاجه من كتب العلوم التي تقدمت تقدما واسعا على ما تركها فيه  

 
 .705.، صالتعليم في أنّ الرحّلة في طلب العلم ولقاء المشيخة مزيد كمال في ابن خلدون، المصدر السابق، فصل     1



182 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

س      لفنا مثل كتب الهيئة والطبيعة والجغرافيا وطبقات الأرض، مع رعي المطابقة لمقتض      ى حال العص      ر من بث 

 (.172فضائل الأخلاق والآداب الجميلة التي أصبحنا في احتياج إليها، مع التحريض على العمل" )ص.  

 المطارحة والحوار -ج

وهذه مس ألة يؤكّد عليها ابن خلدون والطاهر بن عاش ور وكذلك الحداد وينوه هؤلاء الأعلام بض رورة  

المتعلمين الذهنية عوض          ا عن التركيز على الكم وعلى إنهاك الذاكرة بالحفظ  الاعتناء بالكيف وبتنمية قدرات  

كما    المناظرة والمطارحة والحوار، أفض      ل من الحفظ والاس      تظهار.حيث يقول الطاهر بن عاش      ور أن    الركيك.

وت دريب ه( بالحوار. ه ذه الفكرة تج د    ح لّ عق دت هي دعو ابن خل دون قبل ه إلى تمكين المتعلم من فتق لس               ان ه )

ش    بيهها في أدبيات التربية الحديثة من خلال مفهومي التفاعل المعرفي الاجتماعي والص    راع المعرفي الاجتماعي  

وبرّي كلارمون   Doiseالذين طورتهما المدرس  ة الس  وس  يوبنائية أو ما يعرف بمدرس  ة جنيف، ومن رموزها دواز  

Perret-Clermont  ومونييMugny اعي في ص        يغتيه التدافعية )الص        راعية . يمكّن التفاعل المعرفي الاجتم

الس      لمية( والتجاوبية من تحرر المتعلم من تمركزه حول ذاته، وهو ما يعرف في القاموس الس      يكولوجي بالأنوية 

egocentrism إذ يص        بح قادرا بفض        ل ذلك التفاعل على تقييم أدائه المعرفي ومن ثمة على تحويل كلي أو ،

جزئي للتفاعلات المابين ذاتية )أي الحوارات والنقاش       ات التي تجري بينه وبين الآخرين( إلى تمش       يات ض       من 

ل الس      ابقون من علمائنا  1ذاتية )تمش      يات معرفية داخلية أي مكتس      بة من قبل الفرد( . بطبيعة الحال لم يفص      ّ

القول في هذه المس      ألة كما فعل ذلك المحدثون من علماء النفس الغربيين، ولكنهم حدس      وا بفطنتهم وبخبرتهم  

 وقوة ملاحظتهم أن مثل هذه الحوارات والنقاشات مفيدة للمتعلم ومنمية لمعارفه ومطورة لملكاته.

 
1, InterEditions, Paris, 1981, p. Le développement social de l’intelligenceVoir W. Doise & G. Mugny,  

174. 



183 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

ونزيد في هذا الباب، كمثال ملموس على اس       تحس       ان رواد الإص       لاح التربوي في العالم الإس       لامي  

عن  "رسائل الإصلاح"لطريقة المحاورة والمطارحة في التعليم، ما كتبه الشيخ الخضر حسين في الجزء الأول من 

محاورة طريفة ش         اهدها لدى زيارته لإحدى المدارس التركية، وهي في ش         كل مس         رحية تلمذية غنية بمعانيها 

الأخلاقية وبدروس    ها اللغوية التعبيرية وبمراميها التربوية المعرفية )الص    راع المعرفي والحجاج ومنطق التنازل المحمود 

عن مش    اهدته تلك: "ثم عقدوا محاورات طريفة،    عن الرأي عند ظهور خلله وفس    اده(. يقول الش    يخ الخض    ر

بوا تلميذا ثالثا ينظر في حججهما، ويتولى منها محاور جرت بين تلميذين في التف اض    ل بين العلم والمال، ونص    ّ

فص  ل الخلاف بينهما، وبعد أن نفض كل منهما ما في كنانته، قض  ي بتفض  يل العلم على المال، فإنّ المال من  

ل العلم بعد   نتائج المعارف، ومن اللطائف في هذه المحاورة أن التلميذ الذي كان يفاض     ل عن المال قال لمفض     ّ

لا تس   أله   :أس   تمنح منك العفو فقد كنت أنازعك وأنا على خطئ، فقال له التلميذ الحاكم  :فص   ل القض   ية 

العفو فان المجادلة لم تكن بين ش      خص      يكما، وإنما كانت جارية بين الحق والباطل، ومنها محاورة انعقدت بين 

لم، والأخر يفاخر بلس   ان الس   يف فص   ل تلميذين في المفاض   لة بين الس   يف والقلم، وأحدهما ينطق بلس   ان الق

قم أيها السيف وقبل رأس القلم. ووقعت    :الحاكم المفاخرة بتفضيل القلم على السيف، وقال تنفيذا للحكومة

 (.77)ص.   «بعد هذا محاورة باللسان التركي بين تلميذين مثلا فيها أساليب التعليم العتيقة والحديثة

 إدخال العلوم الوضعية العقلية والآداب في مواد التعليم  -د

وهذا مما نادى به مثلا الش        يخ الطاهر بن عاش        ور والمص        لح الطاهر الحداد تأس        يا بتجربة المدارس   

الإس         لامية الأندلس         ية القديمة من جهة وبالمدارس الأوروبية الحديثة من جهة ثانية، مع وعي بتأثير الزمن في 

يم "الته اون بع دّة علوم  توس              ع العلوم وتطوره ا. فمن بين الأس              ب اب التي ع دده ا ابن ع اش              ور لت أخر التعل

 نافعة]...ك                       [العلوم العقلية العليا ... وعلم البلاغة والتاريخ والعمران ..." )أليس الص        بح بقريب؟، ص.



184 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

(. ولذلك فهو لدى نقده لقصور تآليف المسلمين في العلوم الوضعية يقول: "أقتصر من توصيف قصور  177

تآليفن  ا فيه  ا على كلم  ة وهي بق  اؤه  ا على م  ا ك  ان  ت عن  د اليونان]...[. وبالجمل  ة ف  الح  اج  ة اليوم إلى مترجمين  

يسمو بهم إلى منزلة قرنائهم من الأمم  نابغين لينقلوا ما يحتاج إليه من هاته العلوم لأهل اللسان العربي ]...ف  [

المعاص رة ونحن وإن كان بين يدينا من كتب بعض هاته العلوم ما يس د الخلة مثل الحس اب والجغرافيا والهندس ة 

(. فظاهر هنا إذن حرص       ه على اس       تجلاب ما ينقص       نا من العلوم والمعارف  229والمس       احة والهيئة." )ص. 

تقدمة، تمهيدا لاس تئناف دورنا الحض اري في إنتاج مثل تلك العلوم. ويردف هذا العقلية من غيرنا من الأمم الم

"ولكن أين نحن عن الطبيعة، والكيمياء، والجيولوجيا، والفس       يولوجي، والزوولوجي، وحوادث  مباش       رة بقوله:

الجو، والطب، والرياضة البدنية، والاقتصاد والسياسة، والتاريخ، وعلم العمران، والفلاحة، والصنائع، والفلك، 

الحال، لا يدل غياب هذه  والجبر، وتهذيب الأخلاق]الإيتيقا[، والتجارة، والموس              يقى" )نفس              ه(. وبطبيعة 

العلوم العص  رية عن تآليف المس  لمين في فترته على عدم أص  التها، بل على العكس من ذلك تماما، إن هو إلا  

الدين الإس            لامي الحاث على طلب العلم النافع أمر دال على عجز المس            لمين عن الامتثال الحقيقي لروح  

وما يس   تبع   1بأنواعه وعلى تقاعس   هم عن الاس   تجابة لدعوة القرآن الكريم بالنظر ماذا في الس   ماوات والأرض

 مثل ذلك النظر المنهجي من بناء علوم السماوات والأرض بأنواعها.

 مراعاة ميول المتعلم   -  ھ

من مبادئ التربية الحديثة المرتكزة حول المتعلم هو مراعاة ميوله، وهذا لم يفت رائد الإصلاح التربوي 

المرشد الطهطاوي في  ويقول رفاعة  الطهطاوي كما لم يفت بعض أسلافه المسلمين الذين جاؤوا قبله بقرون.  

 
 (. 101لقوله تعالى: " قل انظروا ماذا في السماوات والأرض" )يونس:   1



185 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

يوجهه   أنوحت يستطيع    الأعمال، يتأمل حال الصبي ليرى ما هو مستعد له من    أن  الأمر ولي  على    إن  الأمين

التربية الصحيحة هي تلك التي تلائم استعداد   أن ويرى    ،ولا يحمله على غير ما هو مستعد له  ،التوجيه الصالح

بد من مراعاة ميول المتعلم، وذلك وأنه لا    الطفل فتعمل على استغلال ذلك الاستعداد لنأخذ بيده حت ينضج

 بعد الابتدائية والتجهيزية )الثانوية( لمختلف العلوم والصنايع. 

ومما ينبغي أن يعتمد حال الص     بي ": في مراعاة اس     تعدادات الطفل وميوله قال ابن القيم رحمه اللهوقد 

وما هو مس       تعد له من الأعمال ومهيأ له منها، فيعلم أنه مخلوق له، فلا يحمله على غيره، ما كان مأذوناً فيه  

ش        رعاً ، فإنه إن حمل على غير ما هو مس        تعد له لم يفلح فيه، وفاته ما هو مهيأ له، فإذا رآه حس        ن الفهم 

للعلم ، لينقش          ه في لوح قلبه، ما دام  ، فهذه من علامات قبوله و تهيئهُ ص          حيح الإدراك، جيد الحفظ واعياً 

خالياً ، فإنه يتمكن فيه ويس           تقر ويزكو معه، وإن رآه بخلاف ذلك من كل وجه، وهو مس           تعد للفروس           ية  

، من الركوب والرمي واللعب بالرمح، وأنه لا نفاذ له في العلم ولم يخلق له، مكنه من أسباب الفروسية  وأسبابها

لذلك، و إن رأى عينه مفتوحة إلى ص      نعة من الص      نائع مس      تعداً لها قابلاً لها، وهي ص      ناعة مباحة     والتمرن 

، فإن ذلك ميس        ر على كل أحد، لتقوم  نافعة للناس فليمكنه منها هذا كله بعد تعليمه ما يحتاج إليه في دينه

تحفـة المودود في  " )حج ة الله على العب د، ف إن لله على عب ادة الحج ة الب الغ ة،كم ا ل ه عليهم النعم ة الس               ابغ ة

 .1(244،243ص. أحكام المولود، 

 المستوى التربوي العلائقي - 2

 
 .2002 ،بيروت، الكتاب العربي للطباعة والنشر والتوزيعدار ،  تحفة المودود في أحكام المولودابن قيم الجوزية،   1



186 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

الترفق بالمتعلمين لإكس        ابهم الاهتمام بحس        ن العلاقة التربوية بين المعلم والمتعلم وتجنب تعنيف الص        بيان و 

وتهيئتهم نفس   يا لمرقى النقد والابتكار والمس   اهمة في إنتاج المعرفة، كل هذه المعاني التي نوهت بها الثقة بأنفس   هم  

 .المدرسة التربوية الحديثة نجدها ظاهرة بوضوح في الخطاب الإصلاحي التربوي الإسلامي

ابن خلدون بخصوص كراهته الشديدة للقسوة على المتعلمين وإنما  ولا نعيد هنا ما سبق أن نقلناه عن 

 نورد بعض الشواهد على ذلك من أقوال الشيخ المصلح محمد الخضر حسين.

( ما شاهده في درس أحد الشيوخ تعليم الصبيان ")باب  الرحلاتيروي لنا الشيخ الخضر في كتابه "

ذهبت إلى الجامع الأزهر لأذان العصر، وانتدبت للتحية مكانا بين مجمعين لتعليم » التقليديين، فيقول مستنكرا:  

القرآن، فانشق صدري أسفا لأحد المعلمين، إذا كان لا يضع العصا من يده، ولا يفتر أن يقرع بها جنوب 

له صبرا،   الأطفال وظهورهم بما ملكت يده من القوة، وربما قفز الصبي آبقا من وجع الضرب الذي لا يستطيع 

من جلس إزاء هذه   :فيثب في أثره بخطوات سريعة ويجلده بالمقرعة جلدا قاسيا، حت قلت لأزهري كان بجانبي  

يا المزعجات فقد ظلم نفسه«. وذكرت أني ألقيت خطبة في أدب تعليم الصبيان ببلدة بنزرت حالما كنت قاض

بها، وأدرجت فيها ما قرره صاحب المدخل من الرفق بالصبي، وعدم زيارة المعلم إن اضطر إلى ضربه ثلاثة 

سواط، وتحذيره من اتخاذ آلة للضرب مثل عصا اللوز اليابس والفلقة. ولماّ خطبت في هذه الآداب، أرسل لي أ

الآداب، ويقول أن هذا مما ينبه قلوب التلاميذ بعض المعلمين كتابا على طريق البريد يعترض فيه على نشر هذه  

 . (51) ص.   « للجسارة علينا

كما ذهبت -غير أن الشيخ الخضر لا يذهب في معاملة الصبيان مذهب من يفرط في التساهل مع الصبيان

إلى ذلك مثلا مدرسة سومرهيل الحديثة التي لم تثبت نجاعتها في تكوين الأطفال لإطلاقها الحبل على الغارب 

المفرطة، وهو منهج المحبة المخلصة مع وإنما يوصي بالتزام منهج وسط بين الرأفة المفرطة والشدّة  -في معاملتهم



187 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

": "لا نريد بكراهة هذه الرأفة المفرطة أن تُ فْتَكَّّّ من الصبي السعادة العظمىالحزم والجد. يقول  الشيخ في "

سائرُ إرادته، ويُسلب منه جميع عزائمُه، كما يفعله الجاهلون بأساليب الإصلاح والتهذيب؛ إن ذلك مما يحول 

قتضيها بينه وبين عزة النفس، وما يتبعها من قوة الجأش، وأصالة الرأي، والإقدام على إرسال كلمة الحق عندما ي

 ")المقام؛ فيكون ألعوبة بيد معاشريه كالكرة المطروحة يتلقفونه رجلاً رجلاً، أو آلة يستعملونها فيما يشتهون 

 .(. 99المجلد الأول، ص.  1322ربيع الثاني     غرة - 7عدد  -   السعادة العظمى 

وإلى جانب الاعتدال في معاملة المتعلمين، يدعو الشيخ الخضر إلى التواضع معهم حت ينشؤوا على 

الثقة في النفس التي تورثّهم الجدّ في طلب العلم أي تقوية دافعيتهم إليه. وهو يقول في هذا الصدد: "أما الأستاذ  

اقشة، وإجابته عمّا سأل في رفق، وتلقي ما فلا يتعاظم على طالب العلم، فمن مظاهره الإصغاء إليه عند المن

تقبله منه بارتياح. وارتياح  قال صوابا  نبهه لوجه الخطإ، وإن  فإن أخطأ  الفهم بارتياح وإنصاف،  يبديه من 

الأستاذ لآثار نجابة الطلّاب مما يزيدهم جِدّا في الطلّب، ويشعرهم بالاستعداد ليكونوا من النوابغ، وإنّما ينبغ 

(. كل هذه 156، ص.  1، ج. رسائل الإصلاحفي العلم مت سطع في نفسه مثل هذا الشعور")الناشئ مت  

التعزيز) أعمال سكينر تربوية مثل  -المعاني تتطابق من دون شك مع جاءت به التربية الحديثة من مفاهيم نفس

لانفعالية الموجبة وتثمين الذات )بداية من أعمال واالدافعية  و   1رائد الجيل الثاني من المدرسة السلوكية بأمريكا( 

العرفان  وصولا إلى   19432أبراهام ماسلوو سنة   الدولي حول تشابك  الحمّامات  المقدمة في مؤتمر  الأعمال 

والدفعان نوفمبر    motivation-emotion-cognition  3والوجدان  ماركمان أ  مثل،  2009في  آرت  عمال 

 
1Paris, Delachaux et -, Neuchâtel: le béhaviorisme Pour une science du comportementVoir B.F. Skinner, 

Niestlé, 1979. 
2396.-1943, pp. 370, vo. 50, n°4, The Psychology ReviewIn . A theory of human motivationA..Maslow,   
 نقصد بالدفعان الدافعية الداخلية النابعة من الوجدان والموجهة بالعرفان.   3



188 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

Art Markman  بنديكت جندرون    وBénédict Gendron    وبرنار ريميBernard Rimé  ودانيال فافر 

Daniel Favre  .)ورياض بالرجب وسليم المصمودي ومصدّق الجليدي...الخ 

 مستوى تقييم معارف التلميذ  - 3

والش    يخ الخض    ر حس    ين بالقيام بإص    لاحات في نظام  لقد نادى كل من الش    يخ الطاهر بن عاش    ور  

التقييم والمن اظرات، حت لا يكتفى في امتح ان المتعلمين دعوتهم إلى تكرار م ا حفظوه من معلوم ات من دون  

مما جاء في وص    ف ابن عاش    ور للحالة الس    يئة التي كانت عليها ف أدنى اختبار لفهمهم لذاك الذي حفظوه.

ظ المقالات فص    اروا حملة أس    فار  الامتحانات في التعليم الديني التقليدي  هو نقده لعكوف الطلبة "على حف

ض    عفاء أفكار وبذلك ض    اعت نجابة النجباء بقلة اس    تعمالها واس    توى الجميع في الحفظ ولا ش    ك أن مبادئ  

(. وهو ما  241، ص. أليس الصـــبح بقريبالملكات إذا لم يحس    ن اس    تعمالها ذهبت وئيدة الإهمال والغلة" )

دى بهؤلاء الطلبة أن أص        بحوا "أقدر على الجواب في الأس        ئلة عن القواعد منهم على الجواب في الأس        ئلة أ

التطبيقية للقواعد في الفن الواحد فإذا س           ألت أحدهم عن قاعدة أجاب عنها وإذا س           ألتهم عن  جزء من  

 (.242.  تلك القاعدة لم يتفطن لكونه من جزئياتها." )نفسه، ص

وبص         فة عامة، وقع التنبيه على عدم الاكتفاء بتقييم القدرة على التكرار والاس         تظهار وإنما إض         افة  

امتحان المتعلم في قدرته على الفهم وفي قدراته التواص    لية والحجاجية والتأليفية. يقول الش    يخ الخص    ر حس    ين  

ونودّ لو أن المش        ايخ النظاّر يأخذون بطريقة مناقش        ة الطلاب في درس تونس وجامع الزيتونة": "في كتابه "

الامتحان حت يتض         ح مقدار فهم الطالب جليا، ولتكون هذه المناقش         ة من دواعي مواظبتهم على الدروس  

 . (30 ) ص.«وإقبالهم على ما يقرره الأستاذ ليكونوا من كل ما يلقه على بينة



189 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

حت وإن كانت هذه   1قييمتالخاص       ة بالكل هذا يتوافق مع ما تؤكد عليه الأدبيات التربوية المعاص       رة  

الأدبيات تفص    ل القول في هذا الأمر أكثر ، حيث يقع الحديث في هذه الأدبيات مثلا عن تقييم الكفايات  

 التي هي سيرورات عرفانية خفية ولها تمظهراتها في الأداء الملاحظ لدى الأفراد. 2والتمشيات العرفانية

 مستوى تكوين المعلمين -4

 الاهتمام بتكوين المدرسين ومدهم بقواعد صناعة التعليم الحديث. وهذا ما أكد عليه الشيخ الطاهر

بن عاش   ور في مش   روعه التربوي الإص   لاحي، من ذلك مثلا قوله: "من الواجب أن لا ينتخب للتعليم إلا من  

تمرس به وعرف مراتب الأفكار ليعلم التلامذة كيف ينتبهون إلى دروس     هم ويفهمونها بدلا من الض     جر الذي  

ل انتصاب المدرس للتدريس" ) يصيبهم الآن فيها ويقلل النبوغ فيهم ولذلك يجب أن تدرس صناعة التعليم قب

(. والمعروف في الأنظمة التربوية الحديثة فتحها لمعاهد عليا لتكوين المعلمين  232أليس الص      بح بقريب، ص. 

ا حت بعد تخرجهم من تلك المعاهد لتجدد العلوم والمقاربات  بص   يغ مختلفة، ومواص   لة تكوينهم تكوينا مس   تمر 

 التربوية بصفة لا تنقطع.

 مستوى التأليف العلمي والمدرسي -5

في   من أهم الأفكار التي نس             جلها في هذا المس             توى الدعوة إلى رفع القيود عن الحريات الأكاديمية

وإدم اج العلوم العقلي ة والعلمي ة التجريبي ة واللغوي ة والإنس               اني ة فيه ا، تمثّلا لتك ام ل المنهج   البحوث والت آليف

التربوي الإس        لامي الذي يعنى بكل مس        تويات الوجود الإنس        اني والطبيعي من جهة، واقتداء بس        يرة الأمم 

 المتقدمة في مستوى ما هو كوني من المعارف والعلوم من جهة ثانية.

 
1See (eg.)  69.-, 55, 54Enjeux. : l’évaluation en lecture Les compétences à l’épreuve: Lafontaine, D.,  
2, De Boeck compétences et des processus cognitifsL’évaluation des Ch. Depover & B. Noël (Éds).  

Université, Paris-Bruxelles, 1999/ 



190 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

 

 بين الفكر التربوي في التراث والفكر الإنساني الحديثالتمايز  ثانيا: جوانب 

المناسبة على اختلاف  التربوي في   نؤكّد بهذه  التربوي الإنساني الحديث بالفكر  للفكر  مقارنتنا 

التربوية الأصالة  بميزان  له  تقييمنا  عن  الإسلامي  العربي  يستغرق كل التراث  التربوي لا  تراثنا  أن  ، حيث 

مقومات التربية الأصيلة، إذ هو محاولات تاريخية قد تزداد أو تنقص تماثلا مع المثال التربوي القرآني الأصيل. 

ولذا قد ندرج في قائمة مميزات الفكر التربوي الحديث بعض الخصائص المفتقَدة في تراثنا التربوي ولكنها مع 

في المنهج التربوي القرآني مثل المنهج البنائي الذي يتفرع ضرورة عن المنهج الاستخلافي،   ذلك حاضرة بوضوح

تكريم الإنسان وتحمله لأمانة الحرية والمسؤولية ودوره الذاتي في بناء وعيه بالعالم وإعادة   لما فيه من تفعيل لمبدإ

تشكيله على نحو تتحقق من خلاله مقاصد الوحي البعيدة التي هي عين شوق الإنسانية إلى الرقي والتقدم 

 والرفاهية والسعادة. 

 ما يتميز به الفكر التربوي في التراث عن الفكر التربوي الحديث  - 1

العلمانية في الغرب، خصوصا منذ أن   إذ أن هذه التربية قد استبعدت من نماذج التربيات التربية الدينية:    -أ

رفعت الثورة الفرنسية شعار "أشنقوا آخر ملك بأمعاء آخر قديس". والتربية الدينية اليوم مقتصرة في أوروبا على 

من دون مدارس الجمهورية. ونذكّر هنا بتأكيد كل من الشيخ الخضر حسين والشيخ محمد   ةالمدارس الكاثوليكي

أو ه  الخطر كلّ   فألفيناولقد فكرنا وفكر المصلحون  يقول الشيخ الخضر حسين: "رشيد رضا على هذا الأمر.  

تسلحها   ،تربية دينية صحيحةنقص التعليم المدرسي وقصوره عن الوفاء بحاجات النفوس وتربيتها    إلىيرجع    جُلّه



191 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

وتهبّ بها إلى استرداد مجدها والإباحة، وتحميها موارد الفسوق والفتنة،  ، وتقيها شر الزيغ  الأيامضد عاديات  

 . (  149-148ص، الدعوة إلى الإصلاح" )الأول وعزها الراحل

، وابتهجت نفوس     هم حقائق الدين نقية من كل بدعة"إذا تلقن ش     بابنا كما يقول الش     يخ الخض     ر: 

يكتفون بالخط ب  بحكمت ه ابته اج البل د الطي ب بالغي ث الن افع، فق د أع ددنا للخوض في غم ار الحي اة رج الا لا  

الهـدايـة  مجل  ة  تلقى على المن  ابر، ولا بالمق  الات تحرر على المك  ات  ب، ب  ل يعلمون فيقولون، ويقولون فيفعلون" )

 (. 71، ص. الدعوة إلى الإصلاح و كذلك في  71الجزء الحادي عشر من المجلد التاسع، ص.  الإسلامية

حيث يغيب هذا العمق عن الأخلاقية   والمدنية:العمق الروحي والغيبي في التربية الأخلاقية    -ب

بإطلاق، بخلاف الأمر ي التربية الإسلامية،   1الغربية وكذلك عن مناهج تربيتها المدنية التي هي تربية محايثة

وهذا من بديهياتها، ولكنه يحتاج إلى إصلاح )انظر مثلا عمل عبد المجيد النجار وعمل عماد الدين خليل 

 ضمن أعمال مشروع "من أجل إحياء نظام تربوي أصيل" (.

التركيز المفرط على الفرد في النماذج   حيث أنّ :  هاالتربية على العيش في الجماعة المؤمنة ومن أجل  -ج

التي تعني الانهمام   2individualismالتربوية الحديثة قد أسهم، بالرغم من فوائده الجمة، في ظهور الفرداوية  

، بينما نجد في القرآن الكريم أنه من يتولّى غير سبيل المؤمنين يوله الله ما تولى ويصله 3المفرط بالذات الفردية

 
 المحايثَة هي الملازَمة للشرط الإنساني وحده. 1
  نذكر الإخوة الباحثين من المغرب العربي أن المفردات المكتوبة بالأحرف اللاتينية هي مفردات إنجليزية وبالتالي فهي تختلف ي نهاياتها   2

 عن المفردات الفرنسية التي لها نفس الصوتم. 
شال فوكو، وهو لا يستعمل هذه العبارة بشحنة سلبية، بل نجده على العكس من ذلك يضمنها  ي الانهمام بالذات أحد عناوين كتب م  3

 شحنة تنويهية تقريظية. 



192 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

، وهذا يختلف عن مجرد 2كما نجد في السنة النبوية أن "الجماعة رحمة والفرقة عذاب"   1جهنم وساءت مصيرا 

 التأكيد على الاهتمام بالشأن العام، إذ هو يشمله مدنيا ويتجاوزه روحيا. 

أبعادها:  -د ولكل  الشخصية  لكل جوانب  الشاملة  ما سبق.   التربية  لكل  طبيعية  نتيجة  وهذه 

التربية الإسلامية. فالتربية الحديثة قد اهتمت حدسيا بمختلف مكونات  التربية الحديثة غير شمولية  فشمولية 

، غير أنها اهتمامها بهذه المستويات 4، وهي الآن تهتم بها علميا 3الشخصية العرفانية منها والوجدانية والاجتماعية

البعد  التركيز على  أن  فهي  الأولى،  الجهة  أما  الإسلامية بها من جهتين.  التربية  اهتمام  الثلاث يختلف عن 

الاجتماعي في بناء الفرد هو فقط من أجل تسهيل التنمية العقلية له فهي بنائية اجتماعية من أجل بناء فردي 

 - 5التي يتحدث عن بياجيه مثلا في كتابه عن نمو الحكم الأخلاقي-. والتبادلية خالص في إطار جماعي واسع 

يصل إليها الفرد ليست في إطار تيسير عمل الجماعة، بل من أجل تسهيل اندماج الفرد فيها فحسب. أما 

التربية الإسلامية، فإنها إلى جانب حرصها على هذه الغاية الخاصة بالفرد، فإنها تؤهله ليكون في خدمتها لا 

الملّي لها إن كانت جماعة المسلمين وبدافع من شعور  بصفة نفعية بحتة وإنما بدافع من شعور الانتماء الروحي 

 الانتماء الروحي الكوني لها إن كانت جماعة الإنسانية كافة. 

 
تولى ونصله جهنم وساءت مصيرا"    يشاقق الرسول من بعد ما تبين له الهدى ويتبع غير سبيل المؤمنين نوله ما ومن  الآية بلفظها: "   1
 (. 115النساء: )

 .حسن ه إسناد. 667قال الألباني في السلسة الصحيحة رقم  في المسند. أحمد رواة  2

 مع رواد التربية النشيطة منتسوري ودكرولي وديوي ...الخ.   3
 عرفاني في مرحلته الأخيرة. -مع أعمال التيار النفس  4 
5Puf, Paris , 1978., Le jugement moral chez l’enfantJ. Piaget,   

 



193 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

ما نلمسه في الأدبيات التربوية الحديثة هو عدم اكتراثها حقيقة بمسألة احترام الطلبة احترام المعلم:    -ھ

بالمعلم  المعلم  علاقة  حول  الغربية  الأدبيات  لأشهر  فتفحصنا  أساسا   1لمعلميهم.  تهتم  بأنها  مقتنعين  يجعلنا 

بالكيفيات التي تكون بها العلاقة بين المعلم والمتعلم علاقة إيجابية من منظور المتعلم، بما يرغّبه في الدراسة ويضمن 

له النجاح. وهذه غاية مشروعة عقلا وشرعا ولكنها من طبيعة نفعية ضيقة، حيث تُهمل فيها الجوانب التربوية  

علقة بالقيم النبيلة لذاتها، مثل قيمة احترام المتعلم وتوقيره أو قيمة الرحمة بالصبي وعدم القسوة عليه، الأصيلة المت

 بما هو شعور إيماني وإنساني ولا مجرد أسلوب بيداغوجي استلطافي للمتعلم لإيناسه بالمعلم وبالتعلم.

 ما ينقص الفكر التربوي في التراث مقارنة بالفكر التربوي الحديث - 2

جعل المتعلم محور العملية التعليمية سواء أكان فردا في حدّ ذاته أو عنصرا في مجموعة الأقران البنائية:    -أ

- يدخل معهم في تفاعلات معرفية تبادلية أوصراعية لا أنويةّ مخصبة ومثرية لشخصية كل واحد منهم سوسيو

 معرفيا. 

 حيث غلب على التربية التقليدية التلقين واللفظية والتكرار عند الاستظهار. 

وهي العلوم التعليمية الخاصة بكل مادة من المواد الدراسية على حدة والتي ينظر فيها   تعلميات المواد:  -ب

التعلمية من زاوية المعرفية في مراحلها الثلاث: المعرفة المنتجة من العلماء -إلى التمشيات والتفاعلات التعليمية

 في حالتها البكر والمعرفة المراد تعليمها والمعرفة المعلمة فعلا. 

 
1, : Causes and Consequences student Relationship-TeacherJ.E., Brophy & .T. L. Good, example  See for 

New-York, Rinehart and Winston, 1974 or M. Gilly, Maître-élève. Rôle institutionnel et représentations,. 

Coll. Pédagogie aujourd’hui, Paris, PUF, 1980. 



194 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

مثل التاريخ والجغرافيا والفلسفة في التعليم الثانوي وهذه العلوم نفسها مضاف إليها :  العلوم الإنسانية -ج

بقية العلوم الإنسانية التي تدرس لطلبة الآداب مثل علم الاجتماع وعلم الإناسة وعلم الإحاثة وتاريخ العلوم 

 والأفكار وعلم النفس...الخ. 

وهذا خطأ التركيز على التقييم الجزائي على حساب التقييم التشخيصي والتقييم التكويني:    -د

يهدف التقويم التشخيصي إلى اكتشاف نواحي القوة والضعف في وقع فيه الفكر التربوي القديم في تراثنا. و 

. الختامي من ناحية أخرىالجزائي  من ناحية وبالتقويم  التكويني  تحصيل المتعلم ، ويرتبط ارتباطاً وثيقاً بالتقويم  

أما التقويم التكويني فهو التقويم الذي يتم تنفيذه عدة مرات أثناء عملية التدريس بقصد تحسينها ويمثل عملية 

إصدار أحكام موضوعية على سيرورة عمل أو على نتاج يمكن مراجعته وتطويره. وهو يهدف أساسا إلى إعطاء 

وتحفيزه للمتعلم  راجعة  النهائي   تغذية  بالحاصل  التنبؤ  من  يمكن  الأنسب، كما  بالطرق  التعلم  مواصلة  على 

تعلمية مناسبة -والتحسب له في صورة نزوله عن المستوى المطلوب، بتعديل خطة العمل وبناء وضعيات تعليمية

 لمعالجة الوضع. 

الكفايات:    -ھ بدلا عن  المحتويات  وقدرات التركيز على  معارف ومهارات  من  تتكون  والكفايات 

اكتسبها بإثارتها  الذي  الفرد  اكتسبت في سياقات محددة. ويقوم  واتجاهات مندمجة بشكل مركب )تأليفي( 

 وتجنيدها وتوظيفها قصد مواجهة مشكلة ما وحلها في وضعية معينة.

)أو الشورى وفق صيغة جديدة( غياب التربية على قيم المجتمع المدني الحديث مثل الديمقراطية    -و

حيث وقع الاقتصار على تربية المسلم في الجماعة المؤمنة فقط ولم يهتم  .  الفعّالة وعلى حقوق الإنسان والمواطنة  

 المواطن في المجتمع المدني. -المتعلمبتربية  



195 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

مشروع المؤسسة ومشروع المتعلمين والمشروع التربوي والحضاري ككل. :  افتقاد العمل بمقاربة المشروع   -ز 

 تتبنى فيه خطة عمل من أجل معالجة النقائص والتقليل من حدة الفشل الذي يعانيه عددومشروع المؤسسة  

الدراسي،   مسارهم  أثنا  التلاميذ  من  مثلا،  كبير  والعلوم  معينة كاللغات  مواد  وفق في  المشروع  يكون  بحيث 

. وليس من الضروري أن يكون المشروع من أجل للرفع من نسبة النجاح وبنوعية أفضل  خصوصيات المؤسسة،

التعليم ومخرجاته، في حال كسب رهان الكم. أما  الترفيع في نسب النجاح، فقد يحتاج فيه فقط إلى تجويد 

غوجيا المشروع التي سبق الحديث عنها في خصائص المدرسة مشروع المتعلمين فهو يندرج ضمن مقاربة بيدا

 الحديثة. والمشروع التربوي الحضاري هو من النوع الذي نحاول الآن بناءه في مشروع "إحياء تربية أصيلة".

 كعلم نفس التربية وعلم اقتصاد التربية والتخطيط التربوي...الخ.   افتقاد العلوم المسماة علوم التربية  -ن

 والوظيفة التي تؤديها علوم التربية وظيفة مزدوجة: 

وسوسيولوجية - )سيكولوجية  المداخل  متعددة  ومقاربات  علمية  بتفسيرات  التربويين  الفاعلين  تمد  أولا  فهي 

وفلسفية واقتصادية ومنظومية...الخ.( لما يجري في الساحة التربوية وفي محيطها القريب والبعيد وتفسيرات لأسباب 

 العطالة والتعثر في هذا الموضع أوذاك من العملية التربوية 

تقترح فرضيات عمل بداغوجية وتعليمية وتنظيمية ومنهجية، على قدر كاف من المرونة وتسمح بالتعديل   -

 .  1عند اللزوم، وذلك لتعقد الظاهرة التربوية واختلافها من سياق مجتمعي إلى آخر ومن سياق ثقافي إلى آخر 

 ثالثا: الفكر التربوي الإنساني الحديث في ميزان الأصالة التربوية الإسلامية 
 نبدأ أولا بالتذكير بميزان الأصالة التربوية الإسلامية: 

 
 .2002، تونس، ، في علوم التربية: مقاربات ابستمولوجية وسيكولوجيةمصدق الجليديانظر   1



196 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

  الإسلام مقومات التربية الأصيلة في  -1

 لقد أفضت تحليلاتنا في القسم الأول من البحث أن مقوّمات المنهج التربوي الأصيل في الإسلام هي التالية:  

 العمل على إيجاد توازن بين تجربتي الروح والمادّة.  ▪

 تربية الناشئة على أخلاق المسؤولية والاستخلاف وتحمل الأمانة الإلهية. ▪

 استثمار خيرات الطبيعة المسخرة لهم من قبل الله عزّ وجلّ. تدريب المتعلمين على حسن   ▪

 تنمية روح الإبداع والإضافة لديهم في التعامل مع المحيط الطبيعي والاجتماعي.  ▪

)الأكبر  ▪ الجهاد  والتواصي بالصبر في  معرفي(  )بعد  الاجتهاد  التواصي بالحق في  الشباب على  تنشئة 

 والأصغر: بعد عملي(. 

 الانتماء الحضاري والولاء الكامل للوطن وللأمة. غرس روح   ▪

 التعليم الجيد للغة الأم واللغات الحية لأنها هي المحققة للأنسنة الفعلية للبشر بصفة متواصلة. ▪

 تنمية المدارك العقلية للمتعلمين ليكونوا أهلا للتكليف ولتحمل الأمانة. ▪

 ضرورة تربية حواس الناشئة وتطوير قدرتها على إدراك موضوعات العالم الخارجي.  ▪

 الانطلاق في تعليم الصغار من المحسوس ثم التدرج بهم نحو المجرّد. ▪

 الاهتمام بالتربية اليدوية )تعلم الفنون والصنائع(.  ▪

 الحث والتدريب على ممارسة العمل المنتج وكسب الرزق بالجهد الفردي وعدم التواكل بل التوكلّ.  ▪

المتعلم ضمن  ▪ للتربية يعنى فيها بمختلف جوانب شخصية  الحرص على تطبيق مقاربة تكاملية شاملة 

 محيطه الأسري والاجتماعي والكوني. 

 مراعاة الفروق الفردية في التعلّم. ▪



197 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

 اعتماد نظرة بنائية للذكاء تقطع مع نظرية الموهبة.  ▪

 تجنب التعليم اللفظي والتلقين واعتماد التجريب وتنمية قدرة الحواس على الملاحظة والإدراك. ▪

 التربية العلمية وبناء العقل العلمي الاستقرائي التجريبي.  ▪

 بناء العلوم الإنسانية على أسس عقلية وتجريبية.  ▪

 التربية الروحية بالقدوة الحسنة وبممارسة الطاعات ووجوه البر.  ▪

 اعتماد السؤال والحيرة العلمية منهجا لليقين: التعلم انطلاقا من الوضعيات المشكل.  ▪

 الانفتاح على علوم ومعارف وخبرات غير المسلمين مما يتوافق مع أخلاقيات الأمانة والاستخلاف.  ▪

مساعدة المتعلمين على إزالة الأوهام والخيالات العقيمة من أذهانهم )العوائق المعرفية والثقافية( واعتماد  ▪

 العائق في التعليم.-مقاربة الهدف 

 فتح باب الاجتهاد والعمل على التجديد المتواصل في كل ميادين المعرفة والنشاط الإنساني.  ▪

الصالحة  ▪ المواطنة  التربية على  الصالح:  العمل  التربية على  النافعة وعلى  العلوم  اكتساب  الحرص على 

 المدني )التزام سلوكات مدنية( والديني )مراقبة الله في كل الأعمال(.   بالمعنيين

 اعتماد مقاربة تربوية شاملة ومتكاملة لكل أبعاد الشخصية الفردية والجماعية.   ▪

 الراجحات   -2

 البنائية بمختلف مدارسها منهج تربوي استخلافي  -أ



198 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

العدل الإلهي )العقل السليم أعدل الأشياء قسمة بين الناس( كما   يستفيد من مبدإ التسخير ويتطابق مع مبدإ 

أنه متوافق مع نظرية المعرفة في الإسلام والعزو في النجاح أو الفشل المدرسي يجب أن يكون في الغالب للعمل 

 لا لمواهب معطاة مسبقا. 

وفي هذا تجسيد لمبدإ التكريم الإلهي للإنسان وتأكيد جدارته بالتكليف المتعلم مركز العملية التربوية:    -ب

البنائية "عندما أفكر أفعل". وهذا يعني الفعل الرمزي في الأشياء من خلال  الفردي في النظر والعمل، وفي 

على السيطرة المفهومية على الظواهر التي تنتظم ضمنها هذه الأشياء، وهي مقدمة لفعل فعال وناجع، لأنه  

بصيرة. هذه البصيرة )الفكر الإجرائي الفعال والناجع والبنّاء ماديا وأخلاقيا( حق وواجب عيني من المنظور 

الشرعي، ونأخذ الشريعة هنا لا بالمعنى الفقهي بحصر المعنى وإنما بمعنى الشرعة والمنهاج: الطريقة والمنهجية في 

 الم ومن يشاركنا فيه. وهي شرعة الاستخلاف وتحمل الأمانة. علاقتنا بالع

والاستقراء    -ج بالتجارب  العلوم  والأرض تعلم  السماوات  في  النظر  إلى  الدعوة  قرآني:  منهج  وهو 

تعالى:   قال  التاريخ.  قوانين  لاستقراء  الغابرة  الأمم  أحوال  وفي  الطبيعة  قوانين  في لاستقراء  ماذا  انظروا  "قل 

والأرض وجلّ 101)يونس/  «السماوات  عزّ  قال  الخلق"   (. كما  بدأ  فانظروا كيف  الأرض  في  سيروا  "قل 

 (. 101)يونس/

لقد كان في قصصهم )النظر في أحوال المجتمعات والأمم والثقافات(: "التعلم بالخبرة دعوة قرآنية    -  د

 (. 111الألباب" )يوسف:   لأولي عبرة 

 سنة تربوية نبوية  التعلم من خلال اللعب:  - ھ 

 يرجع كل الناس إلى نفس واحدة.   الذي   وهو مبدأ قرآني العدالة في التربية )تكافؤ الفرص(  -و



199 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

في المدرسة الفنلندية: "نرفض فكرة اللامساواة   NESA AYTASوعنة التربية الحديثة نأخذ قول أحد المسؤولين

 بين التلاميذ في المدرسة". 

 المرجوحات -3

الاستخلاف حاضر في جانبه المادي )السيطرة على الطبيعة   استخلافية جزئيا فقط:البنائية الحديثة    -أ

والتحكم فيها واستغلال خيراتها( ونوعا ما الإنساني ولكنه بحاجة إلى تعميق في هذا الجانب الأخير وتعميق 

الجانب الروحي في الإنسان. و"في العالم الإسلامي يحترم التعليم لا على أساس فكري فحسب وإنما على أساس 

 .  1ذلك" روحي ك 

  حيث نلمس فيها أنالتربية الحديثة ضخمت البعد الفردي على حساب البعد الجماعي:  -ب

الجماعة من أجل الفرد وليس الفرد من أجل الجماعة والجماعة من أجله وهذا سبق شرحه عند مقارنتنا للفكر 

 التربوي الحديث بالفكر التربوي في التراث. 

مقاومة الظلم والفساد )الأمر بالمعروف والنهي   -: مقاومة الغرائز الهوجاء غياب التربية على المقاومة  -ج

مقاومة الاحتلال: وبالجملة التواصي بالحق والتواصي بالصبر. حيث أن الوطن العربي الذي يشمله - عن المنكر(

حتلال الصهيوني هذا المشروع التربوي ما زال للأسف الشديد واقعا في أجزاء غالية منه في قبضة الاستعمار والا

 الجولان السوري...الخ(.  -أجزاء من لبنان  - العراق  - والأمريكي )فلسطين

 

 

 .1999 ومتطلبات التنمية الشاملة، أكتوبر،  تقرير الإيسيسكو عن ندوة المنامة حول التعليم في الدول الإسلاميةفي   جاء  1
 



200 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

 

 رابعا: القيمة المضافة المرتقبة من النظام التربوي المنشود 

معطيات الفكر التربوي في التراث والفكر التربوي الإنساني   بعد الوقوف على أوجه الالتقاء والتمايز بين 

الحديث وبعد وزن هذا الفكر الحديث بميزان التربية الأصيلة يمكن القول بأن القيمة المضافة الأساسية المرتقبة 

إعادة التوازن إلى تكوين الإنسان الخليفة ومدّه بأسباب حفظ ذلك التوازن من النظام التربوي المنشود هي 

فأرقى، أرقى  به إلى درجات  للمؤمن  وللأمة   والمرور  المتوازنة والمستديمة  الشاملة  التنمية  ما يعني  وهو 

. ففي الوقت الذي يمدنا القرآن الكريم بمقومات التربية الاستخلافية الشاملة الثابثة، وللجنس البشري قاطبة

الحرية والمسؤولية والقدرة على إعمار الكون المسخر   لرسوخها في معاني التكريم الإلهي للإنسان وتخويله حمل أمانة 

له أفرادا وجماعات، تأتي تجربة أسلافنا النيرين وتجربة أحفادهم المستنيرين مدعومة ومعمقة بتجارب الإنسانية 

الحديثة في مناحيها المتوافقة مع معنى الأصالة التربوية، لتمدنا بفهم أكثر فأكثر وضوحا لكيفيات تمثل معاني 

الاستخلاف تربويا وبأشكال أكثر فأكثر إجرائية لتنزيل تلك المعاني في أرض الواقع مع كل أصناف الفاعلين 

التربويين: قادة ومؤلفين ومكونين ومعلمين ومتعلمين. وإذا ما أردنا إجمال القول مع إيضاحه في نفس الوقت، 

ود ما جاد به الفكر الإنساني في الوقت نقول إن أنسب شكل إجرائي لتنزيل معنى الاستخلاف تربويا في حد

الحاضر، هو تطبيق المنهج البنائي الذي يمنح الفرد المتعلم ما يستحقه من الثقة في قدرته على البناء الذاتي 

بناء  البنائية حت تستوعب كل مكونات  توسيع معنى هذه  المعلم، ولكن مع  بتيسير مدروس من  للمعارف 

فالبنائية الاستخلافية ذات الأساس الروحي الرفيع جتماعيا وأخلاقيا وروحيا.  الشخصية عرفانيا ووجدانيا وا 

ولكنها المقبلة في نفس الوقت على الحياة وعلى إدارة شؤون العالم على هدي من مقاصد الوحي وقواعد 

والجماعة  المؤمنة  للجماعة  والوظيفي  الروحي  للانتماء  الواسعة  الدائرة  ضمن  الوجدان  وسلامة  العقل 



201 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

الإنسانية هي المجسدة فعليا للمعنى العميق لتجربة المعراج والعودة النبوية إلى الأرض بمشروع كوني مفتوح 

إلى ما لا نهاية، وهو مشروع تنزيل تجربة الروح السامية في المتعين الإنساني، وهو ما تختلف به عن التجربة 

 لمفتقدة لكل أساس روحي. الصوفية المعلقة في سماء المعنى وعن كل التجارب المادية ا
 خامسا: كيفية تنزيل سمات الأصالة التربوية على أرض الواقع

 سنتوقف هنا عند بخمسة مستويات لتنزيل سمات التربية الأصيلة على أرض الواقع، وهي التالية:    

 السياسات ▪

 منهجيات التدريس والمناهج وتكوين المدرسين  ▪

 التقويم ▪

 التمويل ▪

 المحيط العلاقة مع   ▪

 في مستوى سياسات المشروع التنزيل  .1

إطلاق الحريات الأكاديمية في مستوى البحث العلمي وهذا يستوجب سن قانون أساسي ضامن لذلك،   - أ

المدارس  الحر مثل مديري  الديمقراطي  الانتخاب  آلية  التربوية لمهامها بموجب  القيادات  تقلّد  كما يستوجب 

لنظار وبقية الإداريين والقيمين فيتم  والمعاهد والكليات، مع اشتراط الخبرة والكفاءة والجدية وحسن السيرة. أما ا

 تعيينهم وفق ترتيبات إدارية معينة.

اعتماد المرافقة البيداغوجية للمدرسين في كل المستويات من الابتدائي إلى العالي للسهر على حسن تمثلهم    -ب

لمقومات التربية الأصيلة واعتماد سلم تقييم ومكافآت مهنية بحسب استجابتهم لتلك المقومات مع ترك المجال 



202 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

واسعا للاجتهاد في كيفية تنزيلها. ونوصي بهذه المناسبة بأن تكون العلاقة بين المكونين )أو المتفقدين أو كذلك 

المفتشين التربويين( والمدرسين علاقة تناصح )الدين النصيحة( واحترام متبادل وأخوة لا تنقص من درجة الالتزام 

استعلاء من هؤلاء   أدنى  فيها  ليس  و  أي شيء  المرافقة المهني  أولئك. ولأجل مأسسة هذه  من  تطاول  أو 

 البيداغوجية نوصي ب :

الدول   - ج العالي.  التعليم  التعليم بما في ذلك  للتكوين المستمر للمدرسين في مختلف مراحل  بعث مؤسسة 

المتقدمة لا يستنكف فيها الأستاذ الجامعي عن تلقي التكوين البيداغوجي المفيد له، بخلاف التعالي الزائف 

ء الدروس والمحاضرات من علّ دون الذي نلحظه عند أغلب مدرسينا في الجامعة الذين لا يحذقون إلا إلقا

السماح لطلبتهم بإلقاء السؤال من دون خشية الاستهزاء بهم وتوبيخهم فضلا عن محاولتهم إبداء الرأي والمناقشة 

 والنقد.

ويستوجب تكوين المدرسين تكوين مكونين كذلك، ولذا لا بد من استحداث مركز لتكوين المكونين  

 في التربة الأصيلة. 

جامعة ابن بعث مؤسسة جامعية لتدريس علوم التربية ومنهجيات التدريس وفق روح أصيلة: نسميها    - د    

 خلدون لعلوم التربية.

- بعث مركز بحث للتجديد البيداغوجي يعتمد مقاربة تجريبية ميدانية بالاعتماد على مقاربات نفس   -  ھ    

المؤسسة   هذه  نسمي  القرآني.  السيكولوجي  البراديغم  إطار  والتجديدات تربوية في  للبحوث  ابن رشد  مركز 

 التربوية.

تركيز آلية لرصد التجديدات البيداغوجية المكرسة لروح الأصالة التربوية وتثمينها ودعمها ماديا ومعنويا،   -و

 ويمكن أن تكون هذه الآلية في شكل مرصد للتجديد البيداغوجي ملحق بمركز البحث السابق.



203 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

 - النرويج   -إقامة علاقات تبادل وتعاون مع التجارب التربوية الرائدة في العالم في جوانبها الأصيلة )فنلندا  - ز

اليابان…الخ(. ونذكّر هنا بحقيقة تاريخية لا ينكرها إلا جاهل أو مكابر، فزيادة على مباركة الله تعالى للانفتاح 

ضارة العربية الإسلامية لم تصنع من الجنس العربي فقط، بل على بقية الشعوب والأمم المسالمة، فإنّ عظمة الح

إن أغلبها قد صنع بعناصر غير عربية )انظر أعمال ابن خلدون( من فارس وبخارى وسمرقند والصين والهند وتركيا 

 وإسبانيا وغيرها من أمم العالم وشعوبه، فحضارتنا مثلّت تاريخيا مركز تقاطع وانصهار عظيم لحضارات العالم 

الحية في العصر الوسيط خاصة، وكانت لها القدرة على تعريبها وطبعها بالصبغة الروحية التوحيدية الإسلامية، 

ولم يشذ أيا منها عن هذه القاعدة إلا في حالات نادرة. ولذا علينا ألا نخشى من هذا الانفتاح، شريطة أن 

نة مقاومة، لأن المواد غير المرنة عرضة للتكسر  تكون أهدافنا واضحة وأرضيتنا صلبة ومرنة في الآن نفسه، مرو 

أكثر من المواد المرنة. وديانتنا حنيفية سمحة والحنيفية هي المرونة )والحنف هو الميلان في الفكر جهة الأصوب، 

 كما الجنُف الميلان في السير(. 

من الدخل   %6رصد ميزانية هامة جدا للتربية والتعليم والتكوين وتجويد وتجديد الطرق التعليمية )في فنلندا:    -ن 

 الوطني الخام ولا من الميزانية العامة فقط، وهذا كثير وبالتقدير جدير(.

 التنزيل في مستوى منهجيات التدريس والمناهج وتكوين المدرسين  -2

تعليمية   -أ الاعتبار في مستوى   بنائية-تعلمية سوسيو-اعتماد تمشيات  الثقافية بعين  السياقات  مع أخذ 

العلاقة التربوية )الود المتبادل بين المعلم والمتعلم مع احترام المعلم وتوقيره من قبل المتعلم( وفي التغييرات المفهومية 

فعيل مبدإ المطلوب إحداثها لدى المتعلمين لتطوير فهمهم للظواهر الطبيعية والإنسانية وتمكينهم من أسباب ت



204 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

فهما واستثمارا وإضافات تعميرية إصلاحية   1التسخير الإلهي للكون لفائدة الإنسان وللبشر لبعضهم البعض

للبلاد والعباد. من مثل تطوير نماذج تنموية محترمة للبيئة ولراحة الإنسان ولحاجاته المادية والروحية في المعمار 

والصناعة والفلاحة ووسائل الاتصال والترفيه، بحيث لا تكون الغاية نفعية ضيقة بل إسعاد الإنسان من دون 

 عباد الله )تنزيل مبدإ التوحيد(. تمييز بين  

: وذلك تمثلا لإبداع الخالق بناء مناهج مسخرة لتحقيق هذه الأهداف ومساعدة على تنمية الإبداع  -ب

 عز وجل الذي يجمع بين النجاعة الوظيفية والوظيفة الجمالية وتحقيق التوازن في كل مكونات الظواهر الطبيعية. 

أمثلة: في ضبط الزمن المدرسي: يجب مراعاة الحاجات المادية )العمل والغذاء والراحة( والروحية )أوقات العبادة 

 والمطالعة( والاجتماعية )النشاط الاجتماعي والثقافي( وفعل الخيرات )العمل التطوعي(. 

في تدريس العلوم والتكنولوجيات الحديثة: إعطاء أولوية لحاجات الأمة الحيوية ولتعمير الأرض: مثل تقنيات   *

توفير المياه للري واستصلاح الأراضي واستخدام الطاقات النظيفة والصناعات الغذائية لتحقيق الأمن الغذائي 

قها الله عليها )لنتذكر جنون البقر ومرض الدواجن( وتربية الماشية تربية عصرية من دون إخلال بطبيعتها التي خل

الدقيقة )لدينا ما شاء الله من  البحرية من أسماك ومعادن تصلح للأدوية وللصناعات  الثروات  واستكشاف 

 البحار والخلجان(. 

ونوصي هنا باعتماد بيداغوجيا المشروع وبيداغوجيا حل المشكلات في تدريس المفاهيم العلمية لإكسابها البعد 

 الإجرائي اللازم لها. ونفس الشيء في تدريس التكنولوجيات الحديثة.

 
على   قدرة الإنسان الخليفة  ومبدإ  من جهة  مبدأ التسخير هو الحلقة الرابطة بين عقيدة التوحيد )الإيمان بالله الواحد الخالق لكل شيء(     1

وبالتالي عند تدريس العلوم يعي المتعلمون أن تفسيرهم الموضوعي للظواهر الكونية من    .من جهة ثانية  / الفعل والتغيير والتعمير والتطوير
و  داخل شروطها الطبيعية لا يتعارض البتة مع إيمانهم بقدرة الله الخالق لكل شيء، فيتحررون بذلك من عقلية الجبر والخنوع والتواكل وتنم

 فعل الناجع صمن قواعد الأخلاقية الإسلامية. لديهم الرغبة في الفهم وبالتالي تنمو قدرتهم على ال



205 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

في تدريس اللغات: العمل على جعل العربية الفصحى ملكة لغوية راسخة يتم استعمالها بكل حذق وسلاسة   *

- مصر-الجزائر  -مع الاستفادة من تجارب التعريب الموجودة في العالم العربي في مجال الرياضيات والعلوم )العراق

ة وعدم الاكتفاء بالانجليزية بل يجب الانفتاح تونس...الخ( وتطويرها. كما يتم دعم تدريس وتعلم اللغات الأجنبي

على الصينية التي يتكلمها ربع العالم واليابانية والألمانية. وكذلك تعلم لغات البلدان الإسلامية الكبرى لتسهيل 

العبرية  الصهيوني  العدو  لغة  أيضا حذق  والأردية. يجب  والماليزية  والفارسية  معها كالتركية  والتعاون  التواصل 

كتساب القدرة على فهمه ومقارعته بالحجة وإبطال زيفه وادعاءاته ومؤامراته الإعلامية والثقافية على العالم لا 

 الإسلامي. 

في القراءة والمطالعة والتعبير والإنتاج الكتابي: نحن أمة أول ما نزل من كتابها الأمر بالقراءة، والكتاب هو    *

وعاء لغتنا وثقافتنا العربية وكذلك وعاء لغات وثقافات من أمرنا الله عز وجل بالتعارف معهم من الشعوب 

ة تقيم توازنا دقيقا بين القراءة الورقية والقراءة الرقمية.  والأمم، فلا بدّ من وضع خطة للترغيب في القراءة والمطالع

وقد برمج بتونس سنة وطنية للمطالعة وبالمغرب مهرجان وطني للقراءة )المسؤول عنه أخونا عضو فريق البحث 

ين ( فيمكن الاستفادة من التقارير النهائية لهاتين الفعاليت2009الدكتور محمد الدريّج( في هذه السنة ذاتها )

الثقافيتين الوطنيتين وإثراؤهما وتطويعهما لروح مقاربة المشروع الأصيلة. ومما نوصي به في هذا المجال إدماج هذا 

كما العنصر في برنامج أبحاث مركز ابن رشد للأبحاث والتجديدات التربوية )الذي سبق أن اقترحناه أعلاه(.  

نوصي باستحداث بنك للتجارب الناجحة في العالم العربي والعالم ككل في مجال تنمية قدرات المتعلمين على 

المشروع  بيداغوجيا  مجال  التطبيقات في  أشكال  من  للطفل" وهي شكل  يكتب  "الطفل  مثل تجربة  الكتابة 

يع البيداغوجية تعلّم التعبير الشفوي الأمريكية وهي كذلك تطويع لطريقة سلستيان فريني الفرنسي. ومن المشار 

 الإنتاج المسرحي.والكتابي بطريقة  



206 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

العالم العربي. مع التركيز على الدول الأكثر وقبل كل هذا، العمل على القضاء نهائيا على الأمية في    

.  1( %24.6( والجزائر )%33.6( ومصر )%41.1( واليمن )%44.4ضعفا على هذا الصعيد مثل المغرب )

فلا بأس مثلا من أن يبعث بشبان متعلمين في سن الخدمة العسكرية للتدريس في المناطق ذات الأولوية في 

البلدان العربية. وقد طبقت السلطات الاستعمارية بهذه السياسة في مستعمراتها من منطلق مادي اقتصادي، 

 رب والمسلمين. فالأولى أن نعمل بها من منطلق أخلاقي تعاوني تآزري بين الإخوة الع

في الهندسة المعمارية: تشجيع الطلبة على تصور مشاريع أطروحات للمدن العربية والإسلامية فيها مظاهر   *

الجمال والسعة والحميمية والطبيعة الخضراء ومستلهمة لنماذج المعمار الإسلامي في غرناطة ودمشق واستنمبول  

اد توحي بالبهجة والنور والقوة المتوازنة من وأصفهان وسمرقند ومراكش وفاس والقاهرة والقيروان مع استعمال مو 

 دون إسراف ولا تبذير. مع التقليص إلى أبعد من الضجيج والتلوث والازدحام. 

ونفتح قوسا هنا حول هندسة المؤسسات التعليمية من مدارس ومعاهد وكليات وجامعات: يجب حسب  

رأينا أن تمثل هذه المؤسسات مركّبات معمارية متكاملة الوظائف، لا في من الناحية الإدارية أو البيداغوجية 

نشطة الثقافية وقد سبق لنا أن فحسب، بل كذلك من النواحي الثقافية )المكتبات الورقية والرقمية ونوادي الأ

تحدثنا في الجزء الأخير من هذا البحث عن بعض آليات العمل في هذه المكتبات والنوادي( والرياضية )الملاعب 

كبيرة بحسب حجم  وتجهيزاتها وقاعات التدريب الرياضي( والتعبدية )قاعات الصلاة: مساجد حقيقية صغيرة أو 

سات الكبرى يقوم عليها علماء أفذاذ مستنيرين ومتوازني الشخصية والتكوين، المؤسسة، ومساجد جامعة بالمؤس

وكذلك فضاءات صحية للوضوء مع الحرص الدائم على نظافتها، ويمكن العمل بنظام التطوع المرتب إلى جانب 

صنع   ترسيم عملة دائمين لتحقيق هذا الغرض. ونلفت النظر بهذه المناسبة إلى توصل مهندس آسيوي مسلم إلى 

 
 تقرير الأخير للتنمية البشرية/الإنسانية في العالم العربي. ال هذه الإحصائيات مأخوذة من   1



207 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

جهز وضوء أوتوماتيكي عالي الدقة والأناقة والاقتصاد والرفاهية، فيا حبذا لو يقتنى منه عندما يصبح بأسعار 

تجارية معقولة(. كما ينبغي أن تتضمن المؤسسات التربوية ورشات عمل يدوي وعمل تقني وإعلامياتي لتدريب 

ية أو تقنية. وكذلك مساحات للأشغال كل المتعلمين فيها مهما كانت اختصاصاتهم علمية أو أدبية، رياض

الفلاحية والتدرب على تقنيات الري والبستنة وتربية الدواجن والمواشي والنحل، وتحقيق الاكتفاء الذاتي لكل 

الخبرات  لهذه  المؤسسات  بين  منظم  تبادل  مع  والمحيط،  الأرض  خاصيات  المواد، بحسب  هذه  من  مؤسسة 

ير الأرض بالمعنى الشامل والحقيقي للكلمة في كل شبر منها وغرس والخيرات، بحسب حاجات كل منها: تعم 

العرب والمسلمين. وكذلك تركيز مراكز رصد جوي وفلكي لتوسيع نظرة  التكامل والتعاون بين الإخوة  روح 

 المتعلمين للكون. 

الصهيوني أو غيره من أعداء الشعوب وفي المدارس الواقعة في الأراضي المحتلة أو في حالة حرب مع العدو   *

العدوان بمختلف أشكاله وتفعيل خطط  الوقاية من  العربية والإسلامية، نوصي ببرمجة حصص تدريب على 

العيش تحت النار وتقديم الإسعافات الضرورية للمصابين والتكوين النفسي الروحي للنضال والصمود. وبالنسبة 

يتم تدريبهم على استعمال الأسلحة الخفيفة، وحرب الشوارع، وهو للشبان من سن السادسة عشر فما أكثر  

فمن اعتدى عليكم عين ما يفعله العدو الصهيوني مع أبنائه قبل هذه السن، ولكن من منطلق الاعتداء )"

ناسبة (. ونوصي بهذه الم194": )البقرة:  الله مع المتقين    أنفاعتدوا عليه بمثل ما اعتدى عليكم واتقوا الله واعلموا  

الإخوة الباحثين من غزة على العكوف على هذه المسألة وتقديم تصورات مفصلة بشأنها. وكذلك الأخوين 

 الباحثين العراقيين، وخاصة الشيخ الكبيسي.



208 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

ونحن نسجّل بشدة أن الله تعالى قد خلق هذا الوجود مستندا إلى مبدإ التدافع ولولاه لفسدت الأرض،  

فعلينا ألا  فيها رغما عنا  لنا. ونحن لا ندعو إلى الحرب ولكننا واقعون  القتال وهو كره  وأنه قد كتب علينا 

 لتربية الجهادية الصغرى والكبرى. نتجاهلها وألا نفر من الزحف فذلك من الكبائر، ومن هنا ضرورة وجود ا

نحن ندعو إلى العلم وإلى السلم وإلى النور وإلى الجمال وإلى المشاعر الإنسانية الرفيعة ولكن هذا هو قدرنا أن 

 نكون أو لا نكون. ولا ننسى أن نبينا عليه الصلاة والسلام هو نبي المرحمة ونبي الملحمة في الآن نفسه. 

وبهذه المناسبة، نلفت النظر مجددا إلى الحالات الخاصة من نوع مختلف التي تعيشها بعض البلدان العربية  *

وهي حالات التعددية الطائفية أو المذهبية )انظر توصياتنا في القسط الثاني من البحث(. نوصي على هذا 

الحوار والعيش المشترك مع إخوتنا العرب   الصعيد بإيجاد مساحات في المناهج التابعة لهذه البلدان للتربية على

المختلفين عنا في الديانة )مصر، فلسطين، لبنان، سوريا، العراق...الخ( أو في المذهب )لبنان، سوريا، العراق، 

إيران...الخ(، مع تركيز شعور الأخوة الدينية الجامعة بين المسلمين أيا كانت مذاهبهم، خصوصا بين السنة 

نان وفي العراق وغيرها... ومن الطرق المقربة لهذه الغاية هي التعريف بديانة الآخر كما يقدمها والشيعة في لب

هو نفسه، والتعريف بمذهب الآخر، مع التركيز على التأويلات المعتدلة في مستوى كل ديانة أو في مستوى كل 

عليا فلا بأس أن يدرسوا مذهب، حيث تكون الغاية هي الإيلاف وليس الاختلاف. أما طلبة الدراسات ال

مختلف المدارس الدينية والمذهبية بعقلية علمية موضوعية، بعد أن كانوا قد تشربوا روح التعايش والتآخي مع 

الآخر. كما تحترم الطقوس غير الوثنية لأهل الديانات والمذاهب وتمنح لأتباعها حرية ممارستها في المؤسسات 

يعطل السير العادي للدروس وبما لا يتعارض مع التراتيب المعمول بها. ويجتنب التربوية إن هم طلبوا ذلك، بما لا  

التعليم الطائفي، إلا في إطار الطائفة، وهذا من مشمولات الدول والحكومات. ولا تمثل الطوائف في المجالس 



209 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

العلمية أو في مجالس الطلبة أو الأقسام. أما المشروع فيتبنى تعليما عموميا لا فرق فيه بين مواطن وآخر وعربي 

 وآخر ومسلم وآخر. 

، وذلك لتمكينهم من تشرّب روح التربية  فلسفيا )فكريا( وبيداغوجيا: تكوين المدرسين تكوينا مزدوجا -ج

الاستخلافية المتجددة في أسسها الفلسفية وتأصيلاتها القرآنية والتاريخية من جهة، وللتمكن من طرق وأساليب 

العمل التربوي البنائي الاستخلافي الشامل من جهة ثانية. حيث أن الاقتصار على تكوين المدرسين تقنيات 

العمل وإجراءات  ضرورة   التنشيط  يضمن  لا  الاستخلافية،  البنائية  الفلسفية  بمرجعياتها  ربطها  دون  الميداني 

الحصول على المخرجات المأمولة حيث أن التمشيات التربوية الوسيطة تتم ضمن وضعيات معقدة وغير محسوبة 

وح الفهم للغايات ولأخلاقيات العمل التربوي الأصيل حت لا تحيد عن مسارها بدقة ولذا يجب التسلح لها بر 

في نهاية المطاف. ونوصي بهذه المناسبة أن يتم انتداب المدرسين لا بالاعتماد على كفاءاتهم العلمية فحسب 

جتماعي( تقنية عليهم )يعدها خبراء علم النفس التربوي وعلم النفس الا-بل كذلك بإجراء اختبارات نفسية

لتقييم اتجاهاتهم التربوية إزاء مهنة التعليم وإزاء الطفولة والمراهقة والاستعداد للتجديد البيداغوجي ودرجة العدوانية  

أو التسامح والحزم...الخ. ويصنف المختبرون ثلاث أصناف: المقبولون والمقبولون مبدئيا والمرفوضون مبدئيا. 

بيداغوجي تكوينا  يتلقى  الأول  ثان الصنف  للاجتياز  عمقا  أكثر  ببرامج  يؤهلون  الثاني  والصنف  تكميليا،  ا 

للاختبارات أما الصنف الأخير فيدمجون بالتعاون مع جمعيات أهلية ومؤسسات الدولة في برامج تكوين وتأهيل 

 متوسطة المدى بصفة اختيارية، لأن وضعيتهم تمثل نوعا من الخطر لا على الناشئة المتعلمين فحسب، بل حت 

 على من هم في محيطهم من الأطفال والشبان من إخوة وأبناء وأقارب وجيران...الخ. 

وفي نهاية هذا العنصر نوصي بتوحيد مناهج التعليم في البلدان العربية مع ترك بعض الهوامش الاجتهادية لمراعاة 

 بعض الخصوصيات القطرية أو الإقليمية.



210 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

 التنزيل في مستوى التقويم: -3

: ونذكر هنا أن المدرسة التركيز على التقييم التشخيصي والتقييم التكويني زيادة على التقييم الجزائي  -أ

لا تعتمد التقييم الجزائي كامل المرحلة الأساسية. ولا   PISAالفنلندية المرتبة الأولى عالميا بحسب منظومة بيزا  

يعني هذا عدم وجود تقويم بل التقييم يكون أولا تشخيصيا لمعرفة مواطن التعثر والصعوبة في تمثل المتعلم للمفاهيم 

 والكفايات المقررة، ثم تكوينيا لمساعدته على تخطي الصعوبات الملاحظة. 

وذلك من منظور الأصالة التربوية في جوانبها  بناء شبكات لتقويم أعمال المدرسين وأداء النظام التربوي    -ب

 المعنوية والمادية. 

 التنزيل في مستوى التمويل:  -4

نوصي هنا بفتح الباب أمام تبرعات المحسنين والعمل بآلية الوقف الإسلامية، إلى جانب تمويل الدولة،  

لأن خُلُقَ المسارعة إلى الخيرات والتنافس في الخير وتسهيل طرق طلب العلم لطالبيه وطلب الأجر من الله يفرض 

في نفس الوقت. كما نوصي بطلب المساعدة   المالي الشعبي الذي هو تلقائي ومنظم-مثل هذا الاختيار الإداري

حت من خارج نطاق الدولة القطرية. فمن حق كل دولة لا تفي مداخيلها بالحاجات الملحة لتركيز منهج تربوي 

أصيل أن تطلب العون من أخواتها من الدول الإسلامية، خاصة وأن الله تعالى قد أنعم على عديد هذه الدول 

مينة من بترول وغاز ومشتقاتهما. هذا والمعلوم أن ركاز الأرض ملك لكل الأمة وليس بالثروات الطبيعية الث

لملاك الأرض لوحدهم، وهذه قاعدة فقهية فعلت منذ عهد عمر ابن الخطاب رضي الله عنه )أراضي الخراج( 

ل ما تخرج الأرض والناس شركاء في ثلاث الماء والكلأ والنار، والنار هي الطاقة والكلأ يمكن أن يوسع ليشمل ك 

وكل ما تنطوي عليه لا حشيشها فقط. وهذا المبدأ كان يعمل به بعض الدول العربية الشقيقة كالعراق)لنتذكر 

سواد العراق( الذي كان يتكفل بطبع الكتب المدرسية الدسمة والفاخرة في مجالات الفلسفة والتاريخ والجغرافيا 



211 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

والآداب العربية لعديد الدول العربية التي تفتقر إليها. وهي سنة محمودة حبذا لو تتعمم بين عديد الدول العربية 

 وفي مختلف مجالات التعليم من تدريس ووسائل عمل ووثائق...الخ.

وأخيرا نوصي باعتماد أسلوب بعث الشركات للبحث العلمي وتطوير تقنيات التدريس ووسائل الإيضاح العلمي 

 ويكون إشعاعها عربيا وإسلاميا وعالميا. 

ضرورة عدم انغلاق المؤسسة التربوية على نفسها، والسعي   التنزيل في مستوى العلاقة مع المحيط:  -5

والعلمية وغيرها.  والثقافية  والصناعية  المدنية  المحيط  بقية مؤسسات  أو عرضية مع  دائمة  إلى عقد شراكات 

لإضفاء روح عملية واقعية على التعلمات. مثال ذلك إحكام الربط بين منظومة التعليم ومنظومة التكوين المهني 

 دسي والطبي والفلاحي الأرضي والبحري. والهن

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



212 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

 سادسا: العوائق التي قد تعرقل تنزيل سمات الأصالة التربوية

 ثقافية وسياسية ومادية. وها هي أهمها: -هذه العوائق من أنواع مختلفة: اجتماعية   
مثل ضعف تمثل الوسط الاجتماعي لفلسفة المشروع المؤصلة في الثقافية:  -العوائق الاجتماعية   .1

القرآن والسنة والتجربة التاريخية القديمة والحديثة المتوافقة مع روح الأصالة التربوية. وهذا العائق لا يشمل الناس 

 الموجودين من حول المدرسية فقط، بل قد يشمل حت المدرسين والمكونين أنفسهم.

هذا العائق يمكن التغلب عليه بالتوعية الإعلامية والثقافية والتكوين المستمر عندما يتعلق الأمر بقطاع 

 المدرسين والمكونين. 

السياسية:  .2 اقتصادية   العوائق  بدوافع  أجنبية  بأجندات  تعمل  التي  العربية  الدول  بعض  اختيارات 

 )الحصول على القروض الخارجية أو إعادة جدولة الديون مثلا(.

وكذلك طبيعة الحكم المستبدة التي تحد من الحريات الأكاديمية وتعمل على تنصيب القيادات التربوية     

بحسب قاعدة الولاء والزبونية السياسية بدل قاعدة الكفاءة والانتخاب من قبل زملائهم المدرسين. كما أن 

تعليمية والتبادل العلمي والبيداغوجي سياسات بعض البلدان قد تعرقل توحيد المناهج وتدفق الخبرات والمواد ال

 بينها وبين غيرها من البلدان العربية والإسلامية. 

البلدان العربية والتي قد تتطلب    زد على ذلك التفاوتات الحاصلة بين مستويات التنمية البشرية في 

مثل المرور بمرحلة التعاون في   .مراحل تمهيدية قبل المرور إلى التوحيد الكامل للمناهج والسياسات التربوية

بعض القطاعات الجزئية في التعليم )تبادل الخبرات وإطارات التدريس أو المساعدة على التأليف المدرسي 

 والبحث العلمي والتدريب على تطبيق بعض المناهج والطرق التعليمية...الخ(.



213 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

زيادة على ما سبق ذكره، يمكن عموما العمل بحزمة من الحلول للتغلب على هذا العائق. تتركب هذه   

الحزمة من توخي سياسة إعلامية توعوية عبر القنوات الفضائية وعبر الندوات الإقليمية، كما تشمل مساعدة 

تن انتهاج سياسة  الاقتصادية على  الصعوبات  أو ذات  الفقيرة  العربية  موية أكثر نجاعة وتكثيف البلدان 

التبادل الاقتصادي معها، مع مساعدتها في العاجل على أداء واجباتها التعليمية والتربوية بصفة مباشرة عبر 

الهبات أو القروض الميسرة في الآجال. إلى جانب الشروع في التعاون على بعض الأصعدة التعليمية كما 

ديمقراطية في مؤسسات المجتمع المدني وعلى رأسها -اسات شوريةأسلفنا. أخيرا يقع التشجيع على اتباع سي

 مؤسسات التعليم والبحث العلمي.

اعتماد المجتمع الأهلي على الدعم المالي والإداري للحكومات العربية   العوائق المادية الاقتصادية:  .3

في قطاع التربية والتعليم والبحث العلمي. وهو ما يمثل عائقا من ناحيتين: ناحية الحريات الأكاديمية وحرية 

الميزانيات المرصو  التعليمية والإدارية، ومن ناحية ضعف  دة للتربية التعبير وممارسة الحق في وضع السياسات 

. وهذا عائد إلى أحد سببين: التنمية المنخفضة   1والتعليم والبحث العلمي من قبل  أغلب تلك الحكومات 

والفقر أو عدم وجود الوعي الكافي بالأهمية الإستراتيجية لهذا القطاع الحيوي وتفشي الفساد المالي والتبذير في 

العربية والإسلامية.    النواحي الأقل أهمية. الدول  التنموية المشاهدة بين مختلف  التفاوتات  أضف إلى ذلك 

أن سبع دول عربية مصنفة في خانة تقرير التنمية البشرية الإنسانية في العالم العربي"  فنجد مثلا بحسب "

الدول ذات التنمية البشرية المرتفعة، وهي دول مجلس التعاون الخليجي وليبيا، بينما صنفت ثلاث دول عربية 

 
 

،  ةشؤون عربيانظر مثلا  د. الرشدان، عبد الفتاح على،"التعليم العالي في الوطن العربي: الأوضاع والتحديات وسبل التطوير"،   1
 . 81، ص. 2008، صيف 134



214 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

في خانة الدول ذات التنمية المتوسطة الأعلى من المعدل العالمي وهي الأردن ولبنان وتونس، في حين صنفت 

عشر دول أخرى في خانة التنمية المتوسطة الأقل من المعدل العالمي وفي مقدمتها الجزائر وفلسطين وفي مؤخرتها 

 نقطة(. والحلول هي من جنس ما أشرنا به في العنصر السابق.   0.250جيبوتي واليمن بفارق كبير نسبيا )

 سابعا: مدى فعالية البحث الراهن في السياق الحضاري المعاصر 

استراتيجية عاجلة وأخرى آجلة.     يقوم على  إن عملنا  لعملنا:  الضمنية  لنكشف عن الاستراتيجية 

. أو لنقل إن استراتيجيتنا جهادية : صغرى وكبرى وهذا هو 1الأولى استراتيجية مقاومة والثانية استراتيجية قيام 

 البرنامج التنموي والحضاري المحمدي= الملحمة والمرحمة )"عدنا من الجهاد الأصغر إلى الجهاد الأكبر"(. 

 إستراتيجية المقاومة:  -1

وهي تتوزع بين الجهاد الأصغر والجهاد الأكبر. فبخلاف ما يظن ليست المقاومة فحسب مقاومة العدو المادي 

الذي تمثل الصهيونية العالمية رأس حربته. هذه المقاومة للمحتل الإسرائيلي أو الأمريكي أو الغربي بوجه عام 

هذا البعد في توصياتنا بخصوص بناء مناهج  )قوات التحالف( هي الجهاد الأصغر. ولقد أخذنا بعين الاعتبار

 التدريس ومحتويات التكوين والتدريب. 

 
 . 2008، الدار المتوسطية للنشر، استراتيجيتهاالمقاومة: محاولة في تحليل انظر أبو يعرب المرزوقي،  1

 ، 2006نوفمبر    333، العدد  مجلة المستقبل العربي  "،مداخل نظرية لفهم استراتيجيات المقاومة ولبنائهاانظر كذلك لنفس الكاتب "
مع الملاحظة أننا قد استلهمنا هنا روح هذه المقاربة دون ألفاظها وتفاصيلها وأجرينا عليها تطويعات لصالح البحث    .47  –   28ص.  

 وبالتوافق مع طبيعته. 



215 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

النساء والأطفال وحقوق   المقاومة الأهم فهي مقاومة الجهل والأمية والتخلف والغرائز الهوجاء واحتقار  أما 

الإنسان والعدوانية والتعصب وضيق الأفق والفرقة والحرب الأهلية والاستبداد بالرأي )اللاشورى( والفقر والمرض 

 . والتصحّر والجفاف والجوع والتبعية الاقتصادية والسياسية

المناهج والطرق التربوية والأساليب التعليمية التي أوصينا بها هي من شأنها أن تذهب بنا أشواطا في تجسيد هذا 

 الضرب الحضاري من المقاومة. 

 إستراتيجية القيام:  -2

وهي الجهاد الأكبر الكبير: الخطة البعيدة المدى لاستئناف دورنا الحضاري في بناء الإنسانية، وهي مهمة أبعد 

والشورى  التعبير  وحرية  الأكاديمية  الحرية  والإبداع.  المبادرة  بروح  تتعلق  إنها  والمقاومة.  الفعل  ردة  مجرد  من 

علِمة فقط( واعتماد المج
ُ
تمع الأهلي على نفسه والسير باتجاه التكامل العربي اقتصاديا الديمقراطية)الملزمة ولا الم

وتربويا والتربية على الإبداع، والاهتمام بالموهوبين واستغلال كل الطاقات ضمن تنوع الفرديات وصهر طاقات 

، كل الأمم الأخرى الإيجابية من منظور الأصالة التربوية والحضارية في بوتقة المشروع النهضوي العربي الجديد 

هذه عناصر ضمّنّاها البحث الراهن بطرق مختلفة وفي سياقات متنوعة وهي ذات العناصر البناءة للمضي في 

 طريق القيام الحضاري الشامل. 

بقي أن طبيعة البحث تجعله لا يتوسع أكثر من هذا في معاني المقاومة الصغرى )الجهاد الأصغر:    

مقاومة المحتل( والكبرى )الجهاد الأكبر: مقاومة التخلف والجهل والتشتت والضعف( والقيام الحضاري الشامل 

فتحة، ولهذا كان عنوان بحثنا من والشهادة على الناس الذي هو الجهاد الأكبر الكبير، وهو سيرورة متواصلة من

 أجل تربية استخلافية متجدّدة. 

 



216 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

 

 

 

 

 

 

 عامّة: خاتمة 

خلق الله عز وجلّ الإنسان ووضع له الميزان، وهو عين الميزان الذي وضعه للكون بأسره، فالإنسان هو العالم 

هو في تملكه الذاتي لهذا الميزان. يبني الإنسان الإنساني  الأصغر الذي انطوى فيه العالم الأكبر. ودور الوعي  

الخليفة نفسه تدريجيا في التاريخ وفق مقاصد الوحي الاستخلافية بقدر تمثله الواضح لميزان الأصالة الوجودية 

 (. 25)الحديد:    ﴾ نزلنا معهم الكتاب والميزان ليقوم الناس بالقسطأرسلنا رسلنا بالبينات و ألقد ﴿والقيمية:  

: 23  /11" وتكرر فيه سبع مرات. جاء في سفر الحكمة  العهد القديموقد ظهر لفظ الميزان منذ "

. فربط العالم ﴾أمامك مثل ما ترجح به كفة الميزان وكنقطة ندى تسقط على الأرض عند السحرإن العالم كله  ﴿

 بالميزان.

. ألا تطغوا والسماء رفعها ووضع الميزان ﴿وفي القرآن الكريم ورد لفظ الميزان عشر مرات. منها قوله تعالى:      

 وسبحان الله الذي حفِظ الميزان على مرّ الدهور ودعانا إلى أن نقيس أعمالنا به..  (8-7)الرحمان:    ﴾ في الميزان 



217 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

ولكن ما هو هذا الميزان؟ إنه السنن الكونية والتاريخية والفطرة الإنسانية، يضاف إليها روح الشرائع  

 الإلهية التي هي متطابقة مع تلك السنن الكونية وملائمة للفطرة الإنسانية. 

فإذا كان خلقُ الله مقام على أساس موزون، فإن العلم به يجب أن يستند هو الآخر إلى ميزان. والتربية  

على اكتساب هذا العلم وعلى توجيهه الوجهة التي تنفع الإنسان في معاشه ومعاده تحتاج هي الأخرى إلى 

 ميزان من نفس نوع ميزان العلم وميزان الوجود المعبر عنه بذلك العلم. 

فأين نجد هذا الميزان؟ نجده في الفرقان ونلمسه في تجارب الإنسان المتطابقة مع روح القرآن. ولقد 

 اجتهدنا في القسم الأول من البحث الراهن في ضبط قواعد هذا الميزان. 

والآن كيف يمكننا إعادة كتابة تاريخ ومسار الفكر التربوي في التراث وفي الفكر الإنساني الحديث من 

 وجهة نظر هذا الميزان: ميزان التربية الأصيلة؟

الإسلامية، حيث   1لقد لاحظنا  التاريخية  التربوية  التجربة  في  توازنه  على  دائما  يحافظ  لم  الميزان  أن 

تأرجحت بوصلته صعودا وهبوطا من حول وضعه الأصيل الأمثل. ومع ذلك يمكن القول عموما أن منهاج 

أي حضارة قبله، وهذا   التربية الإسلامي كما تمثله أسلافنا الكرام قد أنتج نماذج حضارية وعلمية راقية لم تبلغها

 بشهادة كل المنصفين من المؤرخين. 

ولعل اللحظة التي بلغ فيها هذا الميزان أوج صعوده الإيجابي من ناحية صياغته الاستخلافية الواعية من 

. ولهذا ليس من الغرابة في شيء أن يستأنف 2قبل العلماء المسلمين هي اللحظة التي نسميها باللحظة الخلدونية

 
 .البحث الراهن وبحث زميلنا احميدة النيفر 1

، بحث تكميلي مقدم  الاستخلاف ودوره في فكر ابن خلدون التربوي والتعليمي  مفهومانظر كذلك الجيلاني بن التوهامي مفتاح،   2
  .2006في التربية بمعهد التربية بالجامعة الإسلامية العالمية بماليزيا، يونيو  ا لنيل درجة الدكتور 



218 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

  1الإصلاح التربوي في العالم الإسلامي مع الطاهر بن عاشور والطاهر الحداد والخضر حسين ورفاعة الطهطاوي 

 من ذات تلك اللحظة الخلدونية الاستخلافية.   2ومحمد عبده 

وحيث أن الله تعالى قد وضع ميزانه للعالمين ولم يقصره فقط على أمة المسلمين، وأنه قد أوصانا في 

كتابه العزيز بالتعرف على تجارب الآخرين، لتنصهر أفضل طاقات الإبداع الإنساني في بوتقة الحضارة الإسلامية 

رب الفكر الإنساني الحديث فنقيّمه بميزان وفق روحها الاستخلافية، فإنه حقيق علينا أن ننفتح بدورنا على تجا 

 الأصالة التربوية لاقتباس ما رجح منها فيه، وهو عين ما حاولنا القيام به في البحث الر اهن.

وما أفادنا به الميزان في شأن تجارب المسلمين وتجارب المحدثين، أنه في الوقت الذي وعى فيه الفكر  

الإسلامي الأصيل بالغاية الاستخلافية من التربية، فإن أحسن المقاربات التربوية التي توصل إليها الفكر البشري 

. غير أن ما نعيبه على البنائية الغربية هي إفراطها في البنائيةإلى حد الآن لتحقيق تلك الغاية قد تمثلت في  

 تكريس الفردية وفي تجاهل الروحانية. 

 

، السنة الأولى،  وحدة الأمةدورهم الكوني"، مجلة    فوانظر أيضا أبو يعرب المرزوقي، "شروط وحدة المسلمين وشروط نهضتهم لاستئنا
 . 49- 48م، ص.  2003العدد الأول، ماليزيا، 

للعقل العمراني التربوي بوجه خاص  و لا نعتقد أنه من باب الصدفة أن يتزامن الإصلاح الخلدوني للعقل الإسلامي العمراني بوجه عام   و 
مع الإصلاح والتطوير الذي قام به الشاطبي في مجال أصول الفقه وصياغته لمقاصد الشريعة في كتابه الرابع من "الموافقات" على نحو  

فكلا العالمين ينتمي إلى نفس اللحظة الابستيمية الأرقى إلى حد الآن في الشعور الإسلامي العالم. بل إن  منهجي مضبوط ضبطا دقيقا.  
التي هي عينها مقاصد   الإنسانية  البشري مقامة على قواعد حفظ نظام  العمران  "المقدمة" بأن قواعد  ابن خلدون يقول صراحة في 

 الشريعة.
 مهتمين به للغاية.   الحقيقي إبان رحلته إلى باريس، حيث وجد الغربيينبن خلدون كان اكتشاف الطهطاوي لا   1
 أساسية لاستئناف النهضة العربية. ، وكان يعتبره نقطة انطلاق كان محمد عبده يدرس مقدمة ابن خلدون في دار العلوم بالقاهرة2 



219 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

إعادة التوازن بأن القيمة المضافة الأساسية المرتقبة من النظام التربوي المنشود هي  ومن هنا يأتي قولنا  

وهو ما   إلى تكوين الإنسان الخليفة ومدّه بأسباب حفظ ذلك التوازن والمرور به إلى درجات أرقى فأرقى،

 يعني تنميته تنمية شاملة متوازنة ومستديمة. 

ولأنّ الوعي بالشيء لا يعني ضرورة القدرة على تحقيقه، وذلك لقيام العوائق أمام ذلك التحقيق، كان 

( لبلوغ الغاية، الجهاد الطويل)  والتواصي بالصبر (  الوعي الأصيل)  التواصي بالحق لزاما علينا التمسك بمنهج  

 .مقاومة وقياماطورا من بعد طور  

 المشروع باتخاذ الإجراءات التالية:وختاما نوصي القائمين على  

 تكليف من ينكب على المقاربة البنائية دراسة وتطويعا لغايات المشروع وأهدافه. .1

 توخي سياسة إعلامية توعوية فعالة بمقاربة المشروع لدى كل من يهمه الأمر.  .2

 تكوين كل أطراف العملية التربوية تكوينا أساسيا ومستمرا على ما يحتاجونه من جوانب المشروع.  .3

 العمل بسياسة التطوير والتجديد المستمر لعمل المشروع من خلال آليات مضبوطة.  .4

إقامة علاقات تعاون وشراكة جهوية ودولية مع المؤسسات والجهات التي تمثل مصادر إلهام أو دعم  .5

  أو تطوير للمشروع في أي ناحية من نواحيه.

 انتهى بحمد الله وعونه                                                             

 2009  ديسمبر  12الموافق ل    ھ1430من ذي الحجة    25في                                            

 المصادر والمراجع 

 بالعربية -1



220 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

 القرآن الكريم.  -

سنن          شواهد من السنة النبوية )صحيح البخاري/ صحيح مسلم/سنن أبي داود/ سنن ابن ماجه/       -

 الترمذي/ سنن النسائي/ مسند الإمام أحمد/ المعجم الكبير للطّبراني(.

 . 1984الدار التونسية للنشر،    المقدمة، ابن خلدون،  -

. طبعة أبو يعرب المرزوقي. تونس: الدار العربية شفاء السائل لتهذيب المسائلابن خلدون، عبد الرحمان.   -

 م.1991للكتاب،  

العربي للطباعة والنشر والتوزيع   بيروت:  تحفة المودود في أحكام المولود. ابن قيم الجوزية.    - الكتاب    ،دار 

2002 . 

 . ھ1329القاهرة: مطبعة كردستان العلمية،  تهذيب الأخلاق.  ابن مسكويه،    -

د.     - ، ترجم ة محمود عب ّ اس. الق  اهرة: مطبع  ة لجن  ة الت  أليف تجـديـد التفكير الـديني في الإســـــــــــلامإقب  ال، محم  ّ

 .1955والترجمة والنشر،  

 .1967، تونس: طبع ونشر المصرف التونسي للطباعة،  أليس الصبح بقريب؟ابن عاشور، الطاهر.  -

. تونس: دار دتحرير المعنى السديد وتنوير العقل الجديد وتفسير الكتاب المجي  بن عاشور، محمد الطاهر.   

 . 1997سحنون للنشر والتوزيع،  

 . م2009تقرير التنمية الإنسانية العربية للعام  الأمم المتحدة،    -   

. بيروت: دار جدلية الغيب والإنسان والطبيعة  - العالمية الإسلامية الثانية  أبو القاسم حاج حمد، محمد.  -

 م.1979المسيرة،  

 م. 2004. تونس: دار المعرفة،  مقالات في التربيةآلان )إميل شارتيه(،    -



221 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

الإسلاميةالإيسيسكو.    - الدول  في  التعليم  المنامة حول  ندوة  عن  الشاملة.  تقرير  التنمية   ومتطلبات 

 .1999 أكتوبر،

. بحث مفهوم الاستخلاف ودوره في فكر ابن خلدون التربوي والتعليميبن التوهامي، الجيلاني مفتاح.    -

 م.2006في التربية بمعهد التربية بالجامعة الإسلامية العالمية بماليزيا، يونيو    اتكميلي مقدم لنيل درجة الدكتور 

 م.1993. ترجمة محمد الحبيب بلكوش. المغرب: الفنك،  دراسات في علم النفس التكوينيبياجيه، جان.    -

 . م1982دار الطليعة،    : بيروت  .الفكر العلميالمنهاج التجريبي وتطور    . محمد عابد  ، الجابري  -

 م.2002تونس،  في علوم التربية: مقاربات ابستمولوجية وسيكولوجية.  الجليدي، مصدق.   -

 .م2002. تونس،  ابستيمية مولد العقل العلمي الحديث:  ختم النبوة ................  -

 م. 2006. تونس: دار عبد الرفيع للنشر والتوزيع،  في إصلاح العقل الديني  ...............   -

 م.2009تونس: دار سحر،    رواد الإصلاح التربوي في تونس.  ...............  -

 م.1968تونس: الدار التونسية للنشر.    آفاق التربية الحديثة. الجمالي، محمد فاضل.   -

 م.1981الدار العربية للكتاب.    تونس:......................تربية الإنسان الجديد،  -

 م.1984، تونس: الدار التونسية للنشر،  .......................نحو تجديد البناء التربوي-

 م.1986، تونس: الشركة التونسية للتوزيع،  ......................نحو تربية مؤمنة-

 م.1981، بيروت: دار العلم للملايين. 3. ط.  التفسير الإسلامي للتاريخخليل، عماد الدين.   -

 . 1971. طبعة علي الرضا التونسي، المطبعة التعاونية بدمشق،  . رسائل الإصلاححسين، محمد الخضر -

 . 1973،  2الرضا التونسي، ط.    ، جمع وتحقيق علي.....................الدعوة إلى الإصلاح  -



222 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

، جمع وتحقيق علي الرضا التونسي، المطبعة التعاونية بدمشق، .....................تونس وجامع الزيتونة  -

1971 . 

 . 1976، جمع وتحقيق علي الرضا التونسي، المطبعة التعاونية بدمشق،  .....................الرحلات  -

 الجزء الحادي عشر من المجلد التاسع.   .....................مجلة الهداية الإسلامية  -

 الجزء الثاني من المجلد الثالث عشر.   .....................مجلة الهداية الإسلامية  -

 المجلد الأول.  1322ربيع الثاني     غرة   - 7عدد  - .....................السعادة العظمى   -

 . الإسلامية  عتقادية للحضارة استخلاف الإنسان في الأرض، نظرات في الأصول الا .  فاروق  ،الدسوقي  -

 م. 1986،  المكتب الإسلامي للطباعة والنشر

شؤون الرشدان، عبد الفتاح على."التعليم العالي في الوطن العربي: الأوضاع والتحديات وسبل التطوير".    -

 . 81(، ص.  2008)صيف  134، العدد  عربية

 . 1989بيروت،    .تاريخ الرياضيات العربية بين الجبر والحساب  . رشدي راشد   -

، سلسلة ابن الهيثم(  - القوهي  -الرّابع هجري )ابن سهلوالمناظر في القرن    علم الهندسة..............  -

 1996(. مركز دراسات الوحدة العربية،  3تاريخ العلوم عند العرب)

 . 1915  -1899القاهرة،    .18و  14و  11و  5و  2و 1، المجلدات  مجلة المناررضا، محمد رشيد.    -

 م.1990.  العامة للكتابالمصرية  طبعة الهيئة   القاهرة:  ، الجزء الأول  - تفسير المنار................،    -

 م.1987، تونس: الشركة التونسية للتوزيع،  في التدريس الأصيلزين العابدين، الهاشمي،    -

 . 1سلسلة علوم التربيةمعجم علوم التربية،  الفاربي، عبد اللطيف وآيت موحى، محمد، -

 . 1986. تونس،  علوم التربيةشبشوب، أحمد.   -

http://www.neelwafurat.com/locate.aspx?mode=1&search=author1&entry=فاروق%20الدسوقي


223 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

الدين  - الأمير  ،شمس  عبد  الأزرق  .د.  وابن  خلدون  ابن  عند  التربوي  والتعليم  .الفكر  التربية  موسوعة 

 . م1986/  ھ 1406  دار اقرأ،  :بيروت. 2ط  .الإسلامية

التومي.    - محمد  عمر  التربوية. الشيباني،  والأفكار  النظريات  للكتاب،   تطور  العربية  الدار  تونس:  ليبيا/ 

1977 . 

 م. 1981  ،دار العلم للملايين  : بيروت  ،الإسلام والإنسانصعب، حسن.    -

 م. 1991. بيروت: مؤسسة الأعلمي،  1ط.   الميزان في تفسير القرآن،الطباطبائي، محمد حسين.    -

فصل: "نظرات في التربية والتعليم"  1. طبعة محمد عمارة. ج .الأعمال الكاملة لطهطاوي، رفاعة رافع،  ا -

 .  1973بيروت.    241- 231ص.  

 . 1977بيروت: دار العلم للملايين،  التعلم ونظرياته.عاقل، فاخر.    -

 . 1965. دمشق:  تاريخ التربيةعبد الله.    عبد الدائم،  -

 .  1985بيروت: دار العلم للملايين،    ..................... التربية عبر التاريخ.-

 .ھ 1376. القاهرة : المنار،  17ط.   رسالة التوحيد. عبده،    -

 . 1983. الدار البيضاء: التنوير، المركز الثقافي العربي،  1. ط.ثقافتنا في ضوء التاريخالعروي، عبد الله.    -

 م. 1999بنغازي: الدار الجماهيرية للنشر والتوزيع،  إستراتيجية تطوير التربية العربية.  محمد الشويهدي، فرج.    - 

 . 1980. بيروت: دار العلم للملايين،  المبادئ الأساسية في طرق التدريس العامةمحمد، آل ياسين.   -

 . 2008. الدار المتوسطية للنشر،  المقاومة: محاولة في تحليل استراتيجيتهاالمرزوقي، أبو يعرب.    -

العدد   . مجلة المستقبل العربي  ".مداخل نظرية لفهم استراتيجيات المقاومة ولبنائها"  ...................  -

 . 47  –  28ص.    ،(2006نوفمبر  )  333



224 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

 وحدة الأمة. دورهم الكوني". مجلة    ف"شروط وحدة المسلمين وشروط نهضتهم لاستئنا  ..................   -

 . 49-48. م(، ص2003ماليزيا. السنة الأولى، العدد الأول )

 . 2008. تونس،  الإستراتيجية العربية لتنمية الإبداع في التعليم العالي المنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم.    -

: الوثيقة الرئيسية، تونس،  رؤية مستقبلية للتعليم في الوطن العربيالمنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم،    -

2000 . 

المؤلفين،    - من  مجموعة  والعلوم.  والثقافة  للتربية  العربية  الإسلاميالمنظمة  العربي  التربوي  تونس، الفكر   .

1987 . 

 م.1999، الدار البيضاء: اليونسكو ودار توبقال للنشر،  المستقبلتربية  موران، إدغار.   -

العربي"،    -  الوطن  في  الجامعي  التعليم  "ديمقراطية  عربيةنجيب، كمال.  شؤون  عدد مجلة  القاهرة.   .

 . 104  -94(، ص.  م2008) 134

 .1985الدار التونسية للنشر،   الفكر التربوي عند العرب. البشير.  الزريبي،  و   إبراهيم، النجّار -

 . 1967  : القاهرة.مناهج البحث عنه مفكري الإسلام .سامي    ي عل  ، النشار  -

. القاهرة. مجلة شؤون عربيةالهيتي عبد الرحمان، نوزاد، "نظرة تحليلية لواقع التنمية البشرية في الوطن العربي"،    -

 . 244- 230(، ص.م2008)134عدد  

 .1996. بيروت: دار العلم للملايين،  8. ترجمة د. عبد الله عبد الدائم، ط. التربية العامةهوبير، رينيه.   -

 

 

 



225 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

 بالفرنسية:   -2

- Berger, G. L’Homme Moderne et son éducation. Paris : P.U.F, 1962. 

- Bergson,   H. Les deux sources de la morale et de la religion, Tunis : Cérès Production, 

1993. 

- Bloom, B. S., et al. Taxonomie des objectifs pédagogiques, le domaine cognitif, 

Québec: Presses de l'Université, 1975. 

- Boumard, M. Finlande: Pourquoi les élèves réussissent. Le Monde de l'éducation, 

Janvier 2008, p. 52-44. 
- Bourdieu, P., et Passeron, J. La Reproduction, Paris : Puf , 1970. 

- Brophy. J.E.& Good, T. L. Teacher-student Relationship : Causes and Consequences. 

New-York: Rinehart and Winston, 1974. 

- Bruner, J. The process of education. Harvard University Press, 1960. 

-…………... L’éducation : entrée dans la culture, trad. Y., Bonin, Paris: Retz , 1991. 

-Cheddadi, A. «Ibn Khaldun (732 H/1332 - 808 H/1406)»,   Perspectives.  Revue 

trimestrielle d’éducation comparée. Paris: UNESCO: Bureau international d’éducation, 

vXXIV, n1-2(1994) p. 7-20. 

- Chevallard, Y. La transposition didactique, du savoir savant au savoir enseigné. 

Grenoble: LA Pensée Sauvage, 1982. 
- Claparède, E. L’école sur mesure: Genève : Payot, 1920, 2ème édition, Delachaux et 

Niestlé, 1953. 

-……………….. L’éducation fonctionnelle. Flabert, 2003. 

- Cousinet,  R. Une méthode libre de travail par groupe. Ed. du cerf, 1968. 

- Depover, Ch. & Noël, B. (Éds). L’évaluation des compétences et des processus 

cognitifs. Paris-Bruxelles: De Boeck Université, 1999. 

- Dewey, J. Democracy and education. New York: Mecmillon, 1916, 1918. 

- Doise, W. & Mugny, G. Le développement social de l’intelligence, Paris: InterEditions, 

, 1981. 

- Eurydice.  National summary sheets on education systems in Europe and ongoing 

reforms, 2006.  



226 دروب للتربية                                       -بحث مقدم لصالح مشروع إحياء نظام تربوي أصيل           

- Gilly, M. Maître-élève. Rôle institutionnel et représentations. Coll. Pédagogie 

aujourd’hui. Paris: PUF, 1980. 

 

-Giordan, A. et De Vicchi, A. Les origines du savoir. Delachaux et Niestlé, 1987. 

- Jonnaert, Ph. Conflits de savoir et didactique. De Bœck Université, 1988. 

- Jolie, J. Pourquoi s’intéresser à l’école en Finlande. L’Express, 25-10-2004   
-Kant, E. Critique de la raison pure. Paris: Quadrige, Puf, 1990. 

-Labica, G. Le rationalisme d'Ibn Khaldoun, Extraits de la Muqadima. Traduction revue 

par J.E. Bencheikh, Alger-Paris: Hachette, 1959. 

-Lacoste, Y. Ibn Khaldoun. Paris: Maspero, 1966. 

- Lafontaine, D., Les compétences à l’épreuve : l’évaluation en lecture. Enjeux, 55, 54-

69. 

- Maslow, A. A theory of human motivation. In The Psychology Review, vo. 50, n°4, 1943, 

pp. 370-396. 

-Morand, F.  Modèles et méthodes en pédagogie. Nathan, 1997. 

- Piaget, J. La construction du réel chez ٍ  ٍ ٍ l’enfant.   Suisse: Delachaux et Niestlé, 

Neuchatel, , 1950 . 
- ………... Psychologie et pédagogie. Denoel, PUF, 1968. 

-……….... Le jugement moral chez l’enfant. Paris: Puf, 1978. 

- Postic, M. La relation éducative, Paris: PUF, 1979. 

- Pourtois, J-P. & Desmet, H. L’éducation postmoderne. Paris: Puf, 2002. 

-Raynal, F. et Rieunier, A. Pédagogie : Dictionnaire des concepts clés, Coll. Pédagogies. 

Paris : ESF éditeur, 1997. 

- Rousseau, .J.J. Emile ou De l’éducation. Garnier-Flammarion, 1996. 

- Skinner, B.F. Pour une science du comportement : le béhaviorisme, Paris: Neuchâtel-

, Delachaux et Niestlé, 1979. 

-Vygotsky. Pensée et langage. Traduit du Russe par Editions sociales Payot, 1973. 

 


